Herr, tue
meine Lippen
auf, damit

mein Mund
dein Lob
verkundige!

Eine Enthiillung der
verborgenen Agenda
hinter dem neuen
Lobpreis

T
Alan Morrison




Herr, tue meine Lippen auf, damit mein Mund dein Lob verkiindige!

Gemeindelobpreis und Gottesdienst in Geschichte und Gegenwart; einschliefSlich einer
Enthiillung der verborgenen Agenda hinter der neuen Lobpreisszene

Abstract

Eine verheerende Krise hat sich in der Gemeinde in
den letzten Jahrzehnten entfaltet, was den Lobpreis
angeht. Offensichtlich ist es zu einer Art ,,Revolution”
in den Gemeinden in Bezug auf den Lobpreis
gekommen. Im Mittelpunkt dieser Umwaélzung war
eine Flut von neuen Liedern — und entweder man
springt auf diesen Zug auf oder nicht. Wer nicht dabei
ist, hat das Nachsehen und bleibt draufsen. Und wer
nicht auf den Zug aufspringt, muss sich unweigerlich
gefallen lassen, dass er , unzeitgemaf$ ist”, ,dem
Wirken des Geistes widersteht” oder , der
unausweichlich kommenden globalen Erweckung im
Wege steht”, und so weiter. In dieser Abhandlung
werde ich auf die damit verbundenen Fragen
eingehen. Ich werde die Geschichte des Kirchenlieds
und des gemeinschaftlichen Gottesdienstes
untersuchen, die Stromungen darlegen, die zu dieser
,Revolution des Gottesdienstes” gefiihrt haben, die
Verbindungen mit dem New-Age-Okkultismus
aufdecken und die verborgene Agenda entlarven, die
hinter all dem steckt.

Alan Morrison
diakrisis-project@outlook.com


mailto:diakrisis-project@outlook.com

B4y

Meinem Gottlichen Meister gewidmet,
Dem Christus,
der leibhaftig auf dieser Erde wandelte,
Seine Mission erfiillte,
die Machte der Finsternis besiegte,
und der wiederkommen wird
mit Macht und grofier Herrlichkeit.

pBR.Y]



Inhaltsverzeichnis

PRAAMBEL ......oouiiiiiiiiiiitit oo 3
EINFUHRUNG .....cooiuiiiiiic it 3
Meine eigene anfangliche Auseinandersetzung mit diesem Thema ...................coo 4
Hypnotische TTigEer ......ouiuiiiiii e 5
I. LIEDGUT IN ALTTESTAMENTLICHER ZEIT ..ottt 5
1. Der Lobpreis von Gottes Eigenschaften ... 6
2. Danksagung flir Befreitng ............oooiiiiiiiiiiii 6

3. Lobpreis flir Gottes Gerichte ..o 7
4. Die Zentralitat der Unterweisung ... 7
5. Das Rufen um Befreiung aus unserer NOt ..............ocoiiiiiiiiiiiiiiiiii 8

6. Flirbitte in unserem LoDPIeis ....... ..o 8
7. Die Proklamation des Prophetischen .................... 8
II. LIEDGUT IN APOSTOLISCHER ZEIT .......ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiic e 8

II. LIEDGUT NACHAPOSTOLISCHER ZEIT .......iiiiiiiiiiiiii e 10

Wir lernen zwei wichtige Fakten tiber das Liedgut in der Zeit der Apostel und frithen Gemeinde ....11

IV. PRIMARE TRENDS IM MODERNEN LOBPREIS .........ouiiiiiiiiiiiieeeeeeeieiiiiiiie e eeee e 13
1. Der alttestamentliche Tempel-Gottesdienst als Ersatz fiir den Synagogen-Gottesdienst .............. 13
Davids Tanz rechtfertigt kein ,, Alles ist erlaubt“-Modell im neutestamentlichen Gottesdienst ........... 13
Die Lesung der Heiligen Schrift und ihre Auslegung waren das Herzstiick des Gottesdienstes
der frithen Gemeinde .............ooooiiiiiii 14
Die Grundlagen der neutestamentlichen Versammlungen in der frithen Kirche ............................. 15
2. Der Ubergang von der Klassik zZur ROMANtK ..........ccciiiiiiiieiiiiiiiieeeiiiiiieeee e e e 16
3. Die Verdrangung der Souveranitat Gottes zugunsten humanistischer Empfindungen ............... 18
4. Die ,,Verdummung” des menschlichen Geistes ..................cooiiiiiiiiiiiiii 19
5. Die Abkehr gottzentriertem Lobgesang hin zu manipulativer Musik .......................... 20
Manipulative Gemeindemusik wurzelt in manipulierten ,Bekehrungen” ......................... 21
Der neue Lobpreis fordert veranderte Bewusstseinszustande .................cocooooi 23
6. Die Abkehr von der biblischen Absonderung hin zu einer diffusen Okumene ........................... 25
7. Der Ubergang vom partizipativen Gemeindegottesdienst zur Unterhaltung ............................. 25
8. Die Abkehr von der personlichen Hingabe als lebendiges Opfer vor Gott hin zur
exhibitionistischen Zurschaustellung der eigenen Gaben in der Gemeinde ............................... 26
9. Der Ubergang von Ehrfurcht und Gottesfurcht zu , Leichtigkeit und Zerstreuung” .................... 26

10. Die Abkehr von der Anbetung des dreieinigen Gottes in eine coole ,, Kumpel-Beziehung”
0 L =Y T U 27




11. Die Abkehr von einem zeitlosen musikalischen Ausdruck hin zum den kurzlebigen,

korrumpierten Rock-und Popstil ... 27

i. Rockmusik ist die Musik der Rebellion ... 28

ii. Rock- und Popmusik ist die Musik des Fleisches ... 29

iii. Rock- und Popmusik setzt hauptsachlich auf manipulative Effekte ..................c..c. 30

iv. Rock- und Popmusik sind von Egozentrik gepragt ................cooooiiiiii 31

V. STRATEGIEN HINTER DEM NEUEM LOBPREISSTIL .........cccoooiiiiiiiiii 32
1. Gemeinden ihres Unterscheidungsvermdgens zu berauben ......................o 34
2. Die fortschreitende ,,Charismatisierung” des Gottesdienstes und der Gemeinde ........................ 34
3. Die Stellung der Gemeinde in der Welt zu verzerren .................coocoiiiiiiiiiiiii . 35
4. Der Heilige Geist anstatt der Herr Jesus Christus im Mittelpunkt der Gemeinde ....................... 37
5. Emotionale Gel6stheit unter dem Vorwand echter spiritueller Erfahrung herbeizufiihren ........... 38

Die Jagd nach einer hochst illusorischen , Taufe mit dem Heiligen Geist” ...................coi. 38

Das unsinnige , Zungenreden” ist ein weiteres Mittel zur Gehirnwésche ........................... 40

Ein veranderter Bewusstseinszustand ist das Tor zum Okkulten ........................ 41

Der pfingst-charismatische neue Gottesdienststil ist eine Initiation in eine

christianisierte Version des New Age .........cooiiiiiiiiiiiiiiiiiii 43

Die pfingstlich-charismatische Bewegung praktiziert Kundalini-Energie ............................... 43
B A LT o 44
Das hat nichts mit ethnischen Unterschieden zu tun ...................... 45
Fragen, die gestellt werden miisSsen ................oooiiiiiiiiiiiii 45
Inhalt und Stil miissen Gott ehren, erbaulich und gottesfiirchtig sein ............................ 45
Das ist geistlicher Kampf! ..o 46
Lassen Sie sich nicht von d@hnlicher Terminologie tauschen ........................., 46
Dies alles ist Teil eines massiven Riickschritts, der durch die , Tyrannei des Neuen”
verursacht WUIde ...........ooiiiiiiiiiii 46
Eine der erfolgreichsten satanischen Methoden der Kirchengeschichte ..................................... 47
Es braucht solide Lieder von geistlich reifen Christen ....................... 48




PRAAMBEL

Darum, weil wir ein unerschiitterliches Reich empfangen, lasst uns die Gnade festhalten, durch die wir Gott
auf wohlgefillige Weise dienen konnen mit Scheu und Ehrfurcht! Denn unser Gott ist ein verzehrendes
Feuer.

Hebréer 12,28-29

Eine verheerende Krise in Bezug auf den Lobpreis hat sich in der Gemeinde in den letzten Jahrzehnten
entfaltet. Offensichtlich ist es zu einer Art ,,Revolution” in den Gemeinden in Bezug auf den Lobpreis
gekommen. Im Mittelpunkt dieser Umwaélzung war eine Flut von neuen Liedern — und entweder man springt
auf diesen Zug auf oder nicht. Wer nicht dabei ist, hat das Nachsehen und bleibt draufSen. Wer aufierdem nicht
auf den Zug aufspringt, muss sich unweigerlich gefallen lassen, dass er ,, nicht zeitgemdfs ist”, ,, dem Wirken des
Geistes widersteht” oder ,,der unausweichlich kommenden globalen Erweckung im Wege steht”, und so weiter.

Ich hore standig, wie , begeisternd” der neue Lobpreisstil ist. Aber dabei handelt es sich lediglich um ein
Urteil des Fleisches, das keine Aussagekraft hat. Die Bocke zu unterhalten ist heute wichtiger geworden, als die
Schafe zu ndhren. Der Maf$stab jedoch, was Gottes Anbetung ist, sollte sich nicht an personlicher
,Ergriffenheit” messen lassen, sondern an dem Wachstum in Ehrerbietigkeit und Gottesfurcht in der
Gemeinde der Gliaubigen. Das ist der Ausgangspunkt und die Grundlage einer jeden Betrachtung iiber den
Lobpreis. Wenn der Leser die Fiille dessen, was in diesem Artikel niedergeschrieben wurde, begreifen will,
muss er sich mit Unterscheidungsvermdgen wappnen. Ferner muss er alle vorgefassten Meinungen hinter sich
lassen und alles, was ich sage, nicht nur mit den vorgelegten Schriftstellen vergleichen, sondern auch mit den
gesamten Kernaussagen, die diese Schriftstellen enthalten.

In dieser Abhandlung — die 1997 als kleinerer Artikel ins Leben gerufen wurde und 2000 um 100 % erganzt
wurde, liegt nun um eine nochmalige Erweiterung von 45 % vor — werde ich die Geschichte des Kirchenlieds
im gemeinschaftlichen Gottesdienst vom Alten Testament bis zur Gegenwart untersuchen, die Strémungen
darlegen, die zu dieser , Revolution des Gottesdienstes” gefiihrt haben, die Verbindungen mit dem New-Age-
Okkultismus aufdecken und die verborgene Agenda entlarven, die hinter all dem steckt.

EINFURHUNG
Herr, tue meine Lippen auf, damit mein Mund dein Lob verkiindige!
Psalm 51,17

Eine Person liebt die , Kirchenlieder im alten Stil“ und hat nichts fiir den neuen Lobpreis iibrig, der Rock- und
Popmusik beinhaltet und schmalzige, sentimentale Chorusse.! Ein anderer glaubt, dass Lieder im Rock- und
Popmusikstil das Beste war, was der Gemeinde widerfuhr und betrachtet die Kirchenlieder im alten Stil als
verstaubt und irrelevant in der heutigen Welt. Handelt es sich hierbei lediglich um eine personliche
Geschmackssache? Was fiir den einen Fleisch ist, ist fiir den anderen Gift — die Schonheit liegt im Auge des
Betrachters. Geht es bei diesem Thema, das wir behandeln, um dies? Oder geht es um eine andere, eine viel
tiefere Frage, um eine verborgene Agenda im Zuge der Einfithrung dieser Musik in die Gemeinde, die nur
dann erkannt werden kann, wenn man versteht, was sich wirklich hinter der modernen Revolution der
Gemeindemusik verbirgt? Es geht um dieses Thema, das ich in der vorliegenden Abhandlung eingehend
vertiefen mochte.

Ich muss gestehen, dass ich keineswegs unvoreingenommen in diese anhaltende Debatte gehe. Meine
Voreingenommenbheit ist jedoch aus dem entstanden, was ich als objektive Beweise betrachte, die auf solider

1 Wenn ich eine Unterscheidung zwischen den , Kirchenliedern im alten Stil“ und dem ,neuen Anbetungsstil” mache, beziehe ich mich in
erster Linie auf ein Genre oder eine Ausdrucksweise und nicht auf ein Zeitalter oder eine Epoche. Es wére toricht zu glauben, dass jedes
Kirchenlied, das vor 1900 geschrieben wurde, wunderbar ist, und alles, was danach kommt, furchtbar. Was ich als , Kirchenlieder im alten
Stil” bezeichne, konnte zu jeder Zeit vom 1. Jahrhundert bis zum heutigen Tag geschrieben worden sein. Wenn ich mich hingegen auf den
neuen Lobpreis beziehe, dann nehme ich Bezug auf den Rock- und Popstil, der in den letzten Jahrzehnten hauptsachlich im pfingstlich-
charismatischen Lager aufgekommen ist.




Forschung beruhen, die mich zutiefst beunruhigt haben. Denn ich glaube, dass das Singen von Liedern und
Anbetung eine Reihe von sehr ernsten Fragen aufwirtt.

Zum Beispiel, trotz der oft gemachten Behauptung, dass der neue Lobpreis Graben heilt und Einheit in der
Gemeinde schafft, entspricht es da nicht der Wahrheit, dass die Einfithrung neuen Liedguts sehr haufig eine
zerstOrerische Spaltung nach sich zieht und dass ihre Befiirworter die Kritiker beschuldigen, auf , einer tieferen
geistlichen Ebene” zu stehen oder ,,der Anbetung und dem Wirken des Heiligen Geistes zu widerstehen” oder
ein ,Hindernis fiir Erweckung” zu sein?

Bei diesem Thema geht es also nicht nur um die Frage der Wahl zwischen zwei Arten von Lobpreis, sondern
es ist dariiber hinaus zu einem massiven pastoralen Problem in den heutigen Gemeinden geworden, das
zahlreiche weitere Kontroversen nach sich zieht. Entspricht es nicht auch der Wahrheit, dass dort, wo der neue
Lobpreis im begrenztem Mafle eingefiihrt wird, um den Anspriichen einer voreingenommenen Gruppe in
einer Gemeinde gerecht zu werden, bald viele weitere neue Anspriiche fiir eine weitere Liberalisierung der
Anbetung aufkommen, mit weiteren schadlichen Einfliissen, die viele pastorale Probleme mit sich bringen?
Gleichwohl werden diese Probleme von jenen, die sich ihnen hingeben, nicht erkannt.

Ferner, wie konnte sich in den 1990er Jahren eine derartige iible Verfithrung wie der sogenannte ,, Toronto-
Segen” so leicht in vielen Gemeinden ausbreiten, die sich als evangelikal bezeichnen? Das ist die schwierige
Frage. Gewiss war die Einfithrung des neuen Lobpreises mit ihren Texten der Grund dafiir, dass in diesen
Gemeinden bereits ein fruchtbarer Grund gelegt worden war — ein avantgardistischer Vorreiter oder, besser
ausgedriickt, ein Vorbote —, sodass solche Entwicklungen lediglich die natiirliche Frucht moderner Anbetung
sind.

Mission Praise [Liederbuch in England] war urspriinglich das popularste der zeitgendssischen Liederbiicher.
Aufgrund der Integration alterer Kirchenlieder findet man es auch in sonst konservativen evangelikalen
Gemeinden. So wurde es zu einem idealen Trojanischen Pferd, um in den Gemeinden den Boden fiir weitere
neoevangelikale Entwicklungen vorzubereiten.?

Meine eigene anfingliche Auseinandersetzung mit diesem Thema

An dieser Stelle ist es sinnvoll, meinen eigenen Kampf in Bezug auf dieses Thema vor Augen zu stellen. Ich
kam aus einem Hintergrund, der von Rockmusik geprégt war — nicht Heavy Rock oder Metal Rock, und
gewiss nicht ,Death Metal Rock” — aber der Musik von Haight-Ashbury/Laurel Canyon der Hippiebewegung.
Seit den 1960er Jahren bis in die turbulente Zeit meines Umsinnens Mitte der 1980er Jahre war ich ein
leidenschaftlicher Horer von Captain Beefheart and his Magic Band, Grateful Dead, Jefferson Airplane,
Country Joe and the Fish, Quicksilver Messenger Service, Pink Floyd, Bob Dylan, Neil Young, Joni Mitchell
und vieler anderer Musikidole der Gegenkultur der Hippiebewegung (die nicht wirklich eine Gegenkultur
war, sondern eine verfiihrerische alternative Kultur, die noch immer unter der Macht Satans steht).? Als ich
mich zu Christus bekehrte, war der neue Rock- und Popstil mit frohlichem Klatschen in seinen Anfangen. In
jener Zeit glaubte ich zum Teil, dass die sikulare Rockmusik in , christlichen” Rock verwandelt werden konnte,
wenn sie nur geheiligt werden wiirde. Doch in kiirzester Zeit wurde ich zunehmend unruhig, was den
gesamten neuen Lobpreisstil anging. Als mein Verstindnis iiber die wahre Natur Gottes wuchs und meine
Schriftkenntnis sich vertiefte, erkannte ich, dass Rock- und Popmusik vollig ungeeignet und sogar vollig
unangebracht ist als ein Mittel wahrer christlicher Anbetung, die ehrerbietend und gottesfiirchtig ist, ganz
abgesehen von meinen Recherchen, die die verborgene Agenda hinter dieser Art von ,Lobpreis” ans Licht
brachten.

Zweck der Darlegung dieser Dinge ist es zu zeigen, dass ich selbst viele Jahre mit diesem Thema gekampft
habe, und ich verstehe die schwierige Situation, in der sich viele befinden, wenn sie versuchen zu
unterscheiden, was geeigneter Lobpreis in der Gemeinde ist. Heute ist es mehr denn je wichtiger geworden, ein
noch hoheres Mafs an Unterscheidungsvermégen zu entwickeln und nicht nur einfach passiv Dinge iiber sich
ergehen zu lassen. Die meisten Dinge heutzutage sind nicht das, was sie auf den ersten Blick zu sein scheinen.

2 Der Autor verwendet an dieser Stelle das Wort , neo-evanjellycal” als Anspielung auf das Wort ,neoevangelikal”. Das Wort ,jelly” im
Englischen bedeutet Wackelpudding. Der Autor will mit diesem Wortspiel darauf hinweisen, dass im modernen Evangelikalismus alles
schwammig geworden ist. Wie ein Wackelpudding keine Festigkeit aufweist, so gibt es in Bezug auf kontroverse Vorstellungen unter
Evangelikalen keinen festen Stand mehr fiir die Wahrheit.

3 Ironischerweise sind die meisten vermeintlichen Rebellen dieser Musik-Ara — die noch am Leben sind - zu Personen des verstaubten
Establishments geworden, von den Fiihrern dieses Establishments gefeiert, Botschafter fiir den gefahrlichen Covid-Impfstoff, Vertreter
selbststichtiger MittelméaBigkeit, reine Karikaturen ihrer selbst.




So viele der neuen Lobpreislieder trivialisieren die erhabenen Heilswahrheiten. Viele sind in einem Stil
verfasst, die der geistlichen Erhabenheit unangemessen sind, die unseres Gottes wiirdig ist. Uberdies sind viele
der heutigen Lieder aufgrund ihrer pietistischen und subjektiven Wurzeln sehr stark auf das eigene Ich
ausgerichtet, und sie fiihren fast zu einer zwanghaften Jubelfeier von ,, mir selbst und meinen wunderbaren
Gefiihlen”, anstatt den Herrn und seine wunderbaren Werke zu erheben.

Hypnotische Trigger

Ferner wurden viele der neuen Lobpreislieder in einer Weise komponiert, um eine Versammlung in einen
Zustand gliickseliger Ekstase, im Grunde in eine Trance, zu versetzen — insbesondere wenn sie wiederholt
werden, wie es gewohnlich der Fall ist. Dies fiihrt zu einem prahypnotischen Alpha-Wellen-Gehirnzustand, in
dem Personen fiir die Erwartungen und die machtvollen Suggestionen einflussreicher Leiter viel leichter
empfanglich sind. Dies ist einer der Punkte, die ich darlegen will.

Tatsachlich verfolgen viele Lieder heute eine Agenda, die auf den ersten Blick fiir den oberflachlichen
Betrachter nicht offensichtlich ist, es sei denn man kennt die Schlagworte und Phrasen. Dynamische Trigger
wie ,,Ich schaffe ein Volk voll Macht” — ein Hinweis auf den triumphalistischen, Pseudo-Wunder wirkenden
,Kingdom Now”-Dominionismus und den ,Power Evangelism”, der unter den Verfassern von Liedern im
neuen Lobpreisstil so géngig ist — sind wie Aufrufe an jene, die leicht beeinflussbar sind. Was ist mit der Strophe
~Meine Fiifle beginnen zu tanzen, meine Hinde erhebe ich”? Die Agenda wird diesbeziiglich deutlich genug. Wenn
man diese Worte mit der Zeit oft genug wiederholt hat, beginnen sie Macht iiber diejenigen auszuiiben, die
sie singen, und sie werden zu manipulierten Marionetten, die auf die bestindigen Suggestivbotschaften der
Musiker reagieren.

Nichts davon geschieht in einem Vakuum, sondern es ist lediglich Teil eines grofsen Niedergangs und sogar
eines notwendigen Getriebes eines viel grofseren Abfalls von unvorstellbaren Dimensionen. Doch aufgrund der
heimlichen Art und Weise, wie dies eingefiihrt wird, erkennen nur vergleichsweise wenige Christen die
Ernsthaftigkeit des Problems. Es ist meine ernsthafte Hoffnung, dass diese kleine Schrift in einigen Herzen
dazu fiihrt, dass das Problem erkannt wird.

Musik ist gewiss eine grofSe Gottesgabe in der Schopfung, die praktiziert, gehort und genossen werden darf.
Es ist kein Zufall, dass es sieben Grundtone in der Musikskala gibt — und wir konnten die gleiche Beobachtung
iiber die sieben Farben des Regenbogens machen, der sicherlich ein weiteres Beispiel fiir den gottlichen
Fingerabdruck im Reich der Natur ist. In der Heiligen Schrift sehen wir viele Schriftstellen, welche positiv {iber
Lobpreis sprechen — Lobpreis, um Gott zu verherrlichen. Selbst wahrend der Schopfung der Welt sangen die
Engel (Hiob 38,7). Welche Freude wire es, dem zu lauschen! Stelle dir einmal die Reinheit dieses Engelgesangs
vor. Wenn unser Lobpreis auf Erden doch so wire wie im Himmel.

In dieser Schrift wollen wir zundchst herausfinden, was die Heilige Schrift zu dem Thema zu sagen hat, wie
und was wir Gott singen sollen. Dann wollen wir die Loblieder in der apostolischen und nachapostolischen
Zeit der frithen Gemeinde betrachten; dann werden wir auf die Trends, die die Gottesdienste in den letzten
Jahren bestimmt haben, ndher eingehen; schliefSlich werden wir die Strategien beleuchten, die sich hinter dem
Aufkommen des neuen Lobpreises verbergen.

I. LIEDGUT IN ALTTESTAMENTLICHER ZEIT

Suchen wir nach einem vollkommenen Modell, wie wir mit unseren Stimmen Gott loben kénnen, dann gibt es
kein besseres Buch der Bibel als die Psalmen, die gewiss viele Hinweise enthalten, welche Inhalte und Worte
fiir ein Loblied eines Glaubigen angemessen sind.

Um das Minenfeld des modernen Lobpreises zu umgehen, haben sich einige dazu entschlossen,
ausschliefslich Psalmen des Alten Testaments zu singen. Wir respektieren ihre Auffassung und sympathisieren
bis zu einem gewissen Grad damit, da wir glauben, dass die Psalmen in unseren Gemeinden gesungen und
gelesen werden sollten. Aber wir kénnen nicht akzeptieren, dass ,, das neue Lied”, das den Herrn Jesus Christus
offenbart (Offb 5,8-10; vgl. 15,2-3), wie es so freudig von allen Glaubigen des Zeitalters des Evangeliums
gepriesen wird, auf die Schattenbilder und Prophetien einer fritheren, weniger herrlichen Heilszeit beschrankt
bleibt.

Also welche Prinzipien konnen wir aus den Psalmen fiir das Gotteslob mit Liedern ableiten?




1. Der Lobpreis von Gottes Eigenschaften

Dies ist ein entscheidender Ausgangspunkt fiir jede gesungene Anbetung und sollte das hochste Ziel sein,
wann immer Gottes Volk sich versammelt, um Loblieder zu singen. Ein klassisches Beispiel ist Psalm 29,1-2:

Gebt dem HERRN, ihr Géttersohne, gebt dem HERRN Ehre und Lob! Gebt dem HERRN die Ehre seines
Namens, betet den HERRN an in heiligem Schmuck!

Gottes Wesen sowie seine Ehre, sein Lob und seine Heiligkeit zu erheben, fordern gesunden Lobpreis, sodass
Ehrerbietung und Gottesfurcht in den Mittelpunkt riicken.

Die Erhebung von Gottes Wesen wie seine Macht, seine Starke, seine Herrlichkeit und seine Heiligkeit ist
einem gesunden Lobpreis forderlich, sodass Ehrerbietung und Gottesfurcht zu den zentralen Sdaulen
gemeinsamer Anbetung werden, insbesondere wenn er fiir alle, Glaubige wie Unglaubige, offen ist.
Ehrerbietung und Gottesfurcht. Lass diese zwei Worte in dein Herz fallen, denn sie sind in der Tat das
eigentlich Herz dessen, was Anbetung des Schopfers sein sollte. Dies ist das Urteil der Schrift:

Deshalb lasst uns, da wir ein unerschiitterliches Reich empfangen, dankbar sein, wodurch wir Gott
wohlgefallig dienen mit Scheu und Furcht! Denn auch unser Gott ist ein verzehrendes Feuer. (Hebr 12,28-29)

Dies ist der Schliissel. Wenn Ungléubige oder potentielle Glaubige (was ich als , Jiinger-in-Wartestellung
bezeichne) in unser Umfeld treten, miissen wir doppelt vorsichtig sein, wie wir uns verhalten. Geht von uns
Ehrerbietung und Gottesfurcht aus oder rollen wir auf dem Boden herum? Das Letztere oder Ahnliches
geschieht heute in vielen Versammlungen unter der falschen Bezeichnung , spontanes Wirken des Heiligen
Geistes”. Was der Text im Hebrderbrief aussagt ,,... wodurch wir Gott wohlgefillig dienen mit Scheu und
Furcht! Denn auch unser Gott ist ein verzehrendes Feuer”, ist ein Zitat aus 5Mose 4,24, wo es um eine Warnung
vor Gotzendienst geht, wo etwas anderes auf einen Sockel gestellt wird, was nicht Gott ist, um es anzubeten.
Wenn wir Gott nicht mit Ehrerbietung und Gottesfurcht begegnen, dann sind wir ganzlich im Gotzendienst,
und es droht das verzehrende Feuer von Gottes Gericht. Allein der Gedanke daran, sollte uns alle erstarren
lassen, und wir sollten uns iiberlegen, was wir tun, ehe wir zusammenkommen, um Gott zu loben.

Wenn Gottes Wesen gepriesen wird, dann ist er sowohl der Anfang als auch der richtige Mittelpunkt unseres
Gotteslobs. Obwohl der Ausdruck von Gefiihlen gegeniiber Gott einen Platz hat in unserem Gotteslob, beginnt
wahrer Lobpreis gerade nicht mit Gefiihlen. Vielmehr beginnt er mit Gott selbst und der Tatsache, dass Gott
unsere Anbetung verdient und sie will. Das Wort ,,worship” (Anbetung) kommt von einem zusammengesetzten
Wort aus dem Englischen, das im modernen Englisch mit ,, worth-ship” (wiirdig - angebetet zu werden)
wiedergegeben wird. Der Herr allein ist wiirdig, unsere Anbetung und Verehrung zu empfangen.

2. Danksagung fiir Befreiung

Oft ist Anbetung mit Dankbarkeit verbunden; und Dank spielt gewiss eine Rolle in den Liedern, die wir an
Gott richten. Die Psalmen sind voll von Danksagung. Wir finden sogar historische Berichte von Ereignissen,
die dazu dienen, Danksagung hervorzubringen. Ein klassisches Beispiel ist Psalm 78:

Ich will meinen Mund zu einer Gleichnisrede ffnen, will Rétsel vortragen aus alter Zeit. Was wir gehort
und gelernt haben und was unsere Viiter uns erzihlt haben, das wollen wir ihren Kindern nicht
vorenthalten, sondern den Ruhm des HERRN erzihlen dem spiteren Geschlecht, seine Macht und seine
Wunder, die er getan hat.

Psalm 78,2-4

Dieser Lobgesang bringt seine Freude an einem historischen Ereignis zum Ausdruck und erinnert an den
Lobgesang des Moses und der Kinder Israels nach ihrem jubelnden Auszug aus Agypten und der
Durchquerung des Roten Meeres. ,,Ich will dem HERRN singen, denn hoch erhaben ist er: Ross und Reiter hat er ins
Meer gestiirzt!” (2Mo 15,1)




3. Lobpreis fiir Gottes Gerichte

Das Lied des Moses beinhaltet den Gedanken des gottlichen Gerichts. Von Gottes Gerichten zu singen ist

keine Vorstellung, die dem gewo6hnlichen Denken der Menschen gut erscheint; aber wir finden es iiberall

in der Heiligen Schrift, wo der HERR als der Allméichtige verherrlicht wird — was im Grunde Anbetung ist.
Das andere Lied des Moses in 5Mose 32 ist ein weiteres Beispiel. Gott selbst hatte ausdriicklich geboten:

So schreibt euch nun dieses Lied auf, und du sollst es die Kinder Israels lehren; lege es in ihren Mund, damit
mir dieses Lied ein Zeuge sei gegen die Kinder Israels.

5Mose 31,19

Mit anderen Worten, diese Lobgeséinge sollten nicht nur Gottes Wesen und seine Gerichte erheben, sondern es
gab ein weiteres wichtiges Prinzip, und dieses Prinzip wird in den obigen Worten deutlich: , Du sollst die
Kinder Israels lehren.” Dies fithrt uns zum nachsten Merkmal von biblischem Lobpreis.

4. Die Zentralitit der Unterweisung

Das Herzstiick der Psalmen der Heiligen Schrift ist der entscheidende Einfluss der Didaktik, also der
"systematischen Unterweisung". Es gibt zwei Arten, auf die Gott sein Volk lehrt: Die eine ist die , heuristische”,
bei der wir durch die Erfahrungen des Lebens lernen, in die er uns gestellt hat und durch die er uns schult
(Hebr 12,11). Die andere Art und Weise, wie Gott uns lehrt, ist die ,, Didaktik” — und das ist auch die wichtigste
Art und Weise —, die Unterweisung in Form von Worten aus der Bibel, durch Lehrer und Prediger und andere
auflere systematische Mittel.

Eines dieser Mittel sind unsere Lieder. Gott lehrt uns {iber sich selbst und seine Wahrheit durch die Lieder,
die wir singen. Geistliche Lieder sollten daher als ,,Lehrer des Glaubens” fungieren. Daher ist es
unabdingbar, dass unsere Loblieder einen didaktischen Kern haben und reich an Lehre sein sollten.

Folglich sind die Worte, die wir singen und die Art und Weise, wie wir sie singen, sowie die ganze Art
unseres Lobpreises in einer Weise von grofiter Bedeutung, die viele von uns gar nicht erfassen. Selbst die
Worte, die du singst, haben eine tiefe lehrméfiige Funktion, ganz gleich ob es sich um einen Popsong oder ein
Kirchenlied handelt. Sie lehren entweder ausdriicklich durch ihre Worte oder sie beeinflussen dich subtiler auf
unterschwellige Weise. Was auch immer der Fall ist, wenn du beim Lobpreis singst, dann ,skandierst du
deine Spiritualitit” und lehrst dich selbst die Lektionen, die auch immer durch die Worte transportiert
werden. Kirchenlieder und geistlicher Lieder sind demzufolge theologisch, zum Guten oder zum Schlechten.
Dies ist von enormer Bedeutung, was die vorliegende Abhandlung im Grunde darlegen will.

Der erste Psalm im Buch der Psalmen ist ein klassisches Beispiel, das auf anschauliche Weise den Unterschied
zwischen einem wahren Glaubigen und dem Gottlosen verdeutlicht. In Psalm 51 werden wir systematisch iiber
die lebenswichtige Lehre der Umkehr belehrt:

Wasche mich vollig [rein] von meiner Schuld und reinige mich von meiner Siinde; denn ich erkenne meine

Ubertretungen, und meine Siinde ist allezeit vor mir. An dir allein habe ich gesiindigt und getan, was bise

ist in deinen Augen, damit du recht behiltst, wenn du redest, und rein dastehst, wenn du richtest. Siehe, in
Schuld bin ich geboren, und in Siinde hat mich meine Mutter empfangen.

Psalm 51,4-7

Es handelt sich hier im Ubrigen nicht um ein emotionales Mantra, in dem man standig wiederholt: ,, Erschaffe
mir, o Gott, ein reines Herz, und gib mir von Neuem einen festen Geist in meinem Innern!”, ohne jeden wirklichen
Zusammenhang (wie es bei einem modernen Refrain der Fall ist). Dieser Psalm aus dem Alten Testament ist
ein Beispiel fiir ein reales Erleben — ein Schrei nach Befreiung von der Siinde, der aus dem aufrichtigen
Bekenntnis erwéchst, dass Gott ein grofier und maéchtiger Richter ist, der seinen Geist in einem Menschen
wohnen lasst.

Es ist hohe Glaubenslehre, aber sie sollte uns auch in die Anbetung fiihren, indem wir erkennen, dass hinter
dieser Lehre ein méchtiger Gott steht, der unseres Lobes wiirdig ist.




Eine weitere Facette der Hymnen des Alten Testaments ist:
5. Das Rufen um Befreiung aus unserer Not

Kannst du dir vorstellen, dass die neoevangelikalen Kirchen von heute singen: , Ehe ich gedemiitigt wurde, irrte
ich; nun aber befolge ich dein Wort. ... Es ist gut fiir mich, dass ich gedemiitigt wurde, damit ich deine Anweisungen
lerne” (Ps 119,67.71)?!? So viele Gemeinden schicken heute ihre Glieder zur ,Befreiung” zu einem Quacksalber,
damit dieser Ddmonen austreibt, wenn du sagst, dass du in Bedrédngnis bist und dass es gut sei, wenn man dies
als dimonische Bedrangnis betrachtet! Aber der Ruf nach wahrer Befreiung, der uns in den Psalmen begegnet
(im Gegensatz zu dem unechten , Befreiungsdienst” in so vielen Gemeinden von heute) ist das, was die
Gemeinden wirklich brauchen! Es mag nicht modern erscheinen, aber es ist die Art und Weise, wie Gott in der
Bibel gepriesen wird. Wir sollten zu Ihm rufen fiir unsere Befreiung von Bedrangnis, weil dies ein Zeichen der
Abhéangigkeit von Ihm ist und Ihn in unserem Lobpreis erhebt. Beim Lobpreis geht es nicht darum, dass wir
uns gut fithlen und eine , gute Zeit haben”. Wie haben wir uns diesbeziiglich verirrt!

6. Fiirbitte in unserem Lobpreis

Eine weitere Facette der Lieder in den Psalmen ist das Rufen zum Herrn, er moge bestimmten Gruppen von
Menschen helfen. Zum Beispiel:

Der HERR antworte dir am Tag der Drangsal, der Name des Gottes Jakobs schiitze dich!
Psalm 20,2

Dies verherrlicht Gott und fordert eine gesunde Abhdngigkeit von ihm, wenn wir in der Fiirbitte zu ihm
kommen. Warum sollte dies nicht auch in unseren Liedern vorkommen, ebenso wie in unseren Gebeten? Dies
erhebt Gott und fordert eine gesunde Abhangigkeit von ihm, wenn wir in Fiirbitte vor ihn treten. Warum sollte
nicht auch dieser Aspekt in unseren Liedern wie auch in unseren Gebeten vorhanden sein?

7. Die Proklamation des Prophetischen

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Loblieder in den Psalmen besteht darin, dass die Prophetien des Herrn
erhoben werden. Klassische Beispiele hierfiir sind die Psalmen 2, 16, 22 usw. Ein Beispiel unter den modernen
Liedern ware das Lied ,, Siehe, er kommt auf den Wolken”, in dem wir das zweite Kommen des Herrn erheben.

Die Prinzipien fiir Loblieder in den Psalmen sind demnach: das Lob von Gottes Eigenschaften; Danksagung
fiir Befreiung; Lob fiir Gottes Gerichte; Unterweisung, Ruf um Errettung aus der Not; Fiirbitte und die
Proklamation des Prophetischen.

Gewiss haben wir in den Psalmen viele gute Hinweise darauf, wie der Inhalt und die Ausdrucksweise in den
Lobliedern der Gemeinde zu ALLEN Zeiten aussehen sollten.

Wie steht es mit dem Neuen Testament? Kénnen wir aus dem Neuen Testament ebenfalls Prinzipien
ableiten? Es gibt in der Tat viele!

II. LIEDGUT IN APOSTOLISCHER ZEIT

In der apostolischen Gemeinde standen die Verkiindigung Christi und der Inhalt von Schriftstellen {iber
Christus im Mittelpunkt der Anbetung (vgl. Lk 4,16-27; Apg13,14ff; 13,23; 13,46; R6 1,16; 10,1-5). Wie R. .
Martin in seinem interessanten Buch {iber Lobpreis in der Urgemeinde schreibt: ,, Die Christus-zentrierte Natur
der christlichen Anbetung ist eine der Fakten, die in der neutestamentlichen Literatur am klarsten bezeugt ist.”*
Apostelgeschichte 17,2-3 legt die Vermutung nahe, dass Paulus an drei aufeinanderfolgenden Sabbaten iiber
ein Thema gepredigt hatte — dass Christus leiden muss, dass er auferstehen muss und dass er der Messias ist,
der im Alten Testament prophezeit worden war. Ralph Martin schreibt ferner, dass in der Urgemeinde das
Verlesen und die Auslegung der Heiligen Schrift , das Erbe ist, das wir empfangen haben durch die

4 R.P. Martin, Worship in the Early Church, (Marshall, Morgan & Scott), 1964, S. 131.

8



Urgemeinde auf der Grundlage des Gottesdienstes im Judaismus; dies wurde zu einem Modell fiir den
christlichen Gottesdienst als ein Wort-Gottes-Dienst.”>

Dies ist von immenser Bedeutung fiir unsere vorliegenden Ausfithrungen. Von Anfang an war ein
Gottesdienst ein ,, Wort-Gottesdienst”. Verankere dies in deinem Herzen und in deinem Denken! Die
Wahrheiten der Bibel waren das Herzstiick des Gottesdienstes. Paulus schrieb an Timotheus: ,,Bis ich komme,
sei bedacht auf das Vorlesen, das Ermahnen und das Lehren” (1Tim 4,13). Und dies hat ebenso Giiltigkeit, was
das Singen von Liedern angeht. Das Singen geistlicher Lieder — seien es alttestamentliche Psalmen oder
neutestamentliche Lieder — war ein hervorstechendes Merkmal der apostolischen Gemeinde. Und es ist die
Auffassung vieler Bibelgelehrter, dass es eine Reihe von Texten im Neuen Testament gibt, die tatsachlich als
Lieder gesungen wurden (z.B., Lukas 1,46-55; 1,68-79; 2,29-32).

Es ist ferner moglich, dass das alttestamentliche Buch der Psalmen weiterhin im Gottesdienst der
Urgemeinde verwendet wurde. Es ist auch moglich, dass neue Lieder entstanden oder dass auf der Grundlage
alttestamentlicher Schriftabschnitte oder von Schriften von gottesfiirchtigen Mannern Lieder verfasst wurden.
Wie ein Kommentator erldutert:

,,Wir wissen aus den Schriften mehrerer Autoren aus den ersten Zeiten des Christentums
(insbesondere aus den Briefen des Plinius sowie aus einigen AbschnitteN in den Schriften von
Justin dem Martyrer und Tertullian), dass die Christen die Gewohnheit hatten, Lieder zur
Anbetung Gottes zu singen, die entweder der Schrift entnommen waren oder die mehr der
personlichen Erbauung dienten.”

Was also war der Tenor der Art von Liedern, die in der neutestamentlichen Zeit verfasst wurden? Hier konnen
wir zwei besondere Abschnitte der Schrift anfithren, denn diese haben uns viel zu sagen tiber das Wesen des
Liedguts. Erstens:

Und berauscht euch nicht mit Wein, was Ausschweifung ist, sondern werdet voll Geistes; redet zueinander
mit Psalmen und Lobgesingen und geistlichen Liedern; singt und spielt dem Herrn in eurem Herzen; sagt
allezeit Gott, dem Vater, Dank fiir alles, in dem Namen unseres Herrn Jesus Christus; ordnet euch einander
unter in der Furcht Gottes!

Epheser 5,18-21

Die kontextuelle Gegensatzlichkeit zeigt auf der einen Seite die taumelnde Trunkenheit der Heiden, die von
Stumpfsinn, Durcheinander und Ausschweifung charakterisiert ist, die Merkmale ihres Lebenswandels und
insbesondere der heidnischen , Anbetung”. Aber auf der anderen Seite sehen wir die vom Heiligen Geist
inspirierte Anbetung, die ihren Ausdruck in erbaulichen Psalmen, Lobgesangen und geistlichen Liedern findet.
Auf eine dhnliche Gegensitzlichkeit treffen wir in der Textstelle, wo Paulus iiber das Thema der Geistesgaben
spricht und den Heiligen in Korinth schreibt: ,, Ihr wisst, dass ihr einst Heiden wart und euch fortreifien liefit zu den
stummen Gotzen, so wie ihr gefiihrt wurdet” (1Kor 12,2). , Fortgerissen” werden zu stummen Goétzen durch einen
bizarren heidnischen Impuls, das Reiten auf einer Welle menschlicher Emotionen, stehen in direktem
Widerspruch zum christlichen Wandel, wo der Leib mit seinen niederen Instinkten diszipliniert und
kontrolliert wird (vgl. 1Kor 9,27). Dies sollte man den heutigen Gemeinde sagen, die zu ,bizarren Impulsen”
ermutigen, die sie erfassen, als ob es sich um , den Heiligen Geist” handle, obgleich man bei der Beurteilung
der Frucht erkennt, dass es sich um einen heidnischen Geist des Emotionalismus handelt, der auf der
Grundlage von Suggestionen erzeugt wird.

In Epheser 5,18-21 geht es nicht um eine Trunkenheit von Wein im Gegensatz zu einer , Trunkenheit” des
Heiligen Geistes, wie viele heute glauben, die sich dem pfingstlich-charismatischen Geist gedffnet haben. (Ich
habe dies tatsachlich in einigen charismatischen Versammlungen so gehort). Wie in 1Korinther 12,2ff beruht
der Gegensatz auf der einen Seite auf der humanistischen, unkontrollierten, emotionsgeladenen Trance
hervorrufenden Sinnlichkeit der heidnischen Religion und auf der anderen Seite auf der einfithlsamen
geistlichen Natur der Anbetung, die Christus zum Mittelpunkt hat, ehrfurchtsvoll ist und wirkliche
Gottesfurcht hervorbringt.

5 Ebd., S. 69.
6 Matthew Henry, Commentary, Kommentar zu Jakobus 5,13.




Bei wahrer Anbetung geht es nicht darum, banale Lieder, die nicht erbauen, zu singen, sich in Trance zu
versetzen, zu zucken und auf den Boden zu fallen oder sich , christlicher” Rock- und Popmusik
hinzugeben, wie es in so vielen Gemeinden heute iiblich ist. Es geht um bewussten, sinnerfiillten,
intelligenten Gebrauch der Worte, die man an Gott richtet im kostbaren Namen des Herrn Jesus Christus
als ein Ausdruck von Ehrerbietung und Gottesfurcht. Wenn demnach deine Gemeinde das tendenzitse
Liedgut der neuen Lobpreisszene singt, selbst wenn es nicht von sensationeller , Pyrotechnik” so vieler
heutiger Gemeinden begleitet ist, forderst du gleichwohl durch die Worte, die gesungen werden, die falsche
Theologie, die diesem Liedgut zugrunde liegt (diese Theologie werde ich in spéteren Abschnitten erdrtern).

Ein weiterer neutestamentlicher Vers, der viel in Bezug auf die Grundeinstellung und den Inhalt unseres
Lobpreises zu sagen hat:

Lasst das Wort des Christus reichlich in euch wohnen in aller Weisheit; lehrt und ermahnt einander und
singt mit Psalmen und Lobgesingen und geistlichen Liedern dem Herrn lieblich in eurem Herzen.

Kolosser 3,16

Erstens, Paulus schreibt, dass die Lehre Christi und des Evangeliums ,,in aller Weisheit” fest in uns verankert
werden sollte — nicht mit einer abscheulichen oder sogar gottesldsterlichen Perversion des Evangeliums oder
einem missverstandenen Glauben oder einem geliebten Steckenpferd, sondern mit dem Reichtum und der
Weisheit Christi.

Er sagte im vorangegangenen Vers, dass der , Friede Gottes” in unseren Herzen regieren soll. Aber dies konnte
sehr leicht zu einer Art Pietismus und Mystizismus werden, und deswegen fiigt er bewusst hinzu: ,, Lasst das
Wort Christi reichlich in euch wohnen.” Dies bewahrt uns vor dem Vertrauen auf den Bereich des Subjektiven und
stellt uns fest auf die objektive Wahrheit iiber Christus — dies ist absolut entscheidend fiir unser Liedgut und
unsere Anbetung.

Es wird hier aufierdem deutlich, dass unsere Anbetung mit Liedern zu unserem gegenseitigen Nutzen und
zur gegenseitigen Erbauung dienen sollte — ,,indem wir einander lehren und ermahnen.” Daraus geht
eindeutig hervor, dass christliche Lieder einen hohen Wert und eine Tiefe enthalten sollten, um Glaubige und
sogar Unglaubige in den Wahrheiten des Glaubens zu unterweisen, die wir in Christus Jesus haben. Hier ist
kein Platz fiir oberflachliche Liedchen, theologisch fragwiirdige Reime und hypnotisches Geschwafel.

Es ist interessant, dass Johannes Calvin nach seiner Anmerkung, wie heidnische Musik Anziiglichkeiten
(Unziichtigkeiten) und Zechgelage (berauschte Lustbarkeiten) beinhaltet, ausfiihrt: , Paulus wollte, dass die Lieder
der Christen ... geistlich sind, ohne Frivolititen und nichtiger Belanglosigkeiten.”” Gilt dieses Wort nicht auch fiir
unsere Zeit? Wie wichtig ist der Gegensatz zwischen , geistlichen” Liedern und denen, die voller , Frivolitaten
und nichtiger Belanglosigkeiten” sind, wie es heute bei so vielen der modernen Chorusse und der auf
Rockmusik basierenden Liedinhalten, die in so vielen Gemeinden heute geschrieben und gesungen werden,
der Fall ist.

III. LIEDGUT NACHAPOSTOLISCHER ZEIT

Wie entwickelte sich das Liedgut in der nachapostolischen Ara der friithen Gemeinde, nachdem der
neutestamentliche Kanon abgeschlossen war? Dies ist gewiss ein guter Hinweis, wie wir das Thema in allen
nachfolgenden Epochen der Gemeinde angehen sollten.

Andrew Wilson-Dickson, in seiner Geschichte der christlichen Musik, schreibt, dass sich in der frithen
Gemeinde ,der Stil des Gesangs im Gottesdienst absolut von der Atmosphire in einem Nachtklub unterschied.”® Er
zitiert Arnobius, den Lehrer von Lactantius, der um 297 n. Chr. schrieb:

,Hat Gott die Seelen gesendet, damit sie hier die zur Musik gehérigen Dinge und die das
Flotenspiel betreffenden Punkte als heilig und hochst ehrwiirdig betrieben; damit sie durch
Flotenblasen die Backen aufspannten, damit sie nach dem Takt unflidtige Gesénge und das
schallende Geton der Crotales [antike Zimbeln, haufig bei orgiastischen Gelagen verwendet]
begleiteten, wodurch die iibrige Menge der Seelen ausgelassen sich in ungeregelte Bewegungen

7 John Calvin, Commentary on the Epistle to the Colossians, Kommentar zu Kolosser 3,16.
8 Andrew Wilson-Dickson, A Brief History of Christian Music (Lion, 1997), S. 40.

10



der Korper auflost, tanzt und singt, im Kreise sich dreht und endlich mit erhobenen Hinterbacken
und Hiiften in zitternder Bewegung der Schamteile umhertobt. Hat Gott die Seelen gesendet,
damit sie mannlichen Geschlechtes Tribaden [Tribadie: nicht penetrative sexuelle Praktiken],
weiblichen Geschlechtes Huren, Harfenistinnen, Saitenspielerinnen wiirden; damit sie ihren
kauflichen Leib hingében, dem Volk ihren Preis verdffentlichten, bereitwillig in den Bordellen,
gefesselt in den Gewdlben, nichts verweigernd, fertig zum Saugen.”?

So konnen wir also sehen, dass Musik im Gottesdienst vollig verschieden war von weltlicher Unterhaltung,
was besonders in Bezug auf den Gemeindegesang galt. Was also stand im Mittelpunkt der frithen
Gemeindelieder? Was war ihre Grundaussage? In seiner Kirchengeschichte fithrt Eusebius (ca. 325 n. Chr.) ein
Schriftstiick aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. an (moglicherweise von Hippolytus), das sich gegen die Irrlehre
richtete, Christus sei lediglich ein Mensch:

,,Wie viele Psalmen und Lieder, die von Anfang an von gldubigen Briidern geschrieben wurden,
besingen Christus als das Wort Gottes und verkiinden seine Gottheit!“10

Wir lernen zwei wichtige Fakten iiber das Liedgut in der Zeit der Apostel und friihen Gemeinde:

1.) Psalmen und Lieder wurden , von Anfang an” von gliubigen Briidern in der Gemeinde verfasst, und
2.) ein zentraler Aspekt dieser Lieder war die Verkiindigung der Gottheit Christi.

Plinius der Jiingere, Statthalter von Bithynien, schrieb 112 n. Chr. an Kaiser Trajan iiber Christen in seiner
Provinz: ,,... dass sie sich gewdhnlich an einem bestimmten Tage vor Sonnenaufgang versammelten, Christus wie einem
Gott einen Wechselgesang darbrachten.”' Mit anderen Worten, selbst der heidnische Plinius hatte erkannt, dass
die Gottheit Christi in den Liedern der Christen besungen wurde — , wie einem Gott”. Dies war das
grundlegende Thema dieser frithen christlichen Lieder: die Gottheit unseres Herrn Jesu Christi und die
Anerkennung derselben.

Daraus geht hervor, dass viele der frithen christlichen Lieder — wie viele der alttestamentlichen Psalmen —
zu einem bestimmten didaktischen und apologetischen Zweck geschrieben wurden. Und dieses Merkmal
pragt die gesamte Geschichte des christlichen Liedguts.

Kurz nachdem Hilarius von Poitiers um 360 n. Chr. ein Gesangsbuch verfasst hatte, fithrte Ambrosius von
Mailand (der so stark das Denken von Augustinus von Hippo beeinflusste) das Singen von Psalmen und
Liedern als direkte Gegenreaktion auf die Lieder der Arianer ein, die im 4. nachchristlichen Jahrhundert die
Gottheit Christi leugneten. Solche Mafinahmen wurden schon zuvor ergriffen, um ein Gegengewicht gegen die
Lieder der Gnostiker und Manichéer zu schaffen, die sehr darauf bedacht waren, Lieder zu singen, die ihre
eigenen Irrlehren und Erfahrungen zum Ausdruck brachten. Irrlehrer wissen sehr wohl, wie einflussreich
Musik sein kann und wie Musik bewusst eingesetzt werden kann, um ihre Lehren in das Denken der
leichtglaubigen Glieder einer jeden Versammlung einzufiihren, was der Fall ist beim neuen Lobpreis, wie wir
sehen werden.

Daraus erkennen wir, dass die didaktische und theologische Natur des Gemeindegesangs in Form von
Psalmen und Liedern absolut notwendig ist, wenn man ein Gesangsbuch erstellt. Lieder zur Anbetung
sollten nicht leichtfertig ausgewd&hlt werden, noch sollten sie oberflachliche Elemente enthalten, die in den
Ohren kitzeln. Einer der grofiten puritanischen Denker, Thomas Manton, sagte {iber die Auswahl von Liedern
fiir den Gottesdienst seiner Zeit: ,,Ich bekenne, dass wir andere Lieder nicht verbieten [und auch die Psalmen der
Schrift nicht]. Wenn sie ernst und gottesfiirchtig sind, konnen sie nach Beratschlagung in die Gemeinde aufgenommen
werden.”12

~Ernst und gottesfiirchtig.” Dies wire den meisten iiberspannten Anbetern in so vielen Gemeinden von heute
zu langweilig. Will man profanes Treiben und fleischliche Weltlichkeit in den Gemeinden vermeiden, miissen
Psalmen, Loblieder und geistliche Lieder dazu dienen, Ehrerbietigkeit und Gottesfurcht zu férdern. Seit

9 Arnobius der Altere, Gegen die Heiden, Zweites Buch, 42. Bibliothek der Kirchenviéter, https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-
93/versions/gegen-die-heiden-bkv-2/divisions/110.

10 Eusebius von Césarea, Kirchengeschichte, Fiinftes Buch, Kapitel 28. Bibliothek der Kirchenviter.

URL: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/144.

1 Plinius der Jiingere, Brief des Plinius iiber die Christen an Kaiser Trajan, Brief X 96.

2 Thomas Manton, An Exposition upon the Epistle of James (Banner of Truth, 1962, first published 1693), S. 442.

11



Beginn der neutestamentlichen Ara waren die Lieder duflerst tief und hatten vor allem das Ziel, die Wiirde
und Allmacht Gottes und die Gottheit Christi in dieser Ehrerbietigkeit und Gottesfurcht zu erheben. Die
Vorstellung, dass Lieder dazu dienen sollten, eine Atmosphére von Gliickseligkeit zu erzeugen oder kiinstlich
eine , Atmosphére der Anbetung” zu schaffen (wie es in vielen Gemeinden heute {iblich ist), ist nicht nur dem
Neuen Testament fremd, sondern auch den Schriften der frithen Gemeinde. Tatsdchlich hatten die Lieder im
gesamten Zeitalter des Evangeliums diesen doppelten Zweck: Gott zu verherrlichen und die Lehre des
Glaubens zu vermitteln. Alle Lieder, die diesem Zweck nicht dienten, wurden von verantwortungsbewussten
WachterN (Alteste, Pastoren, Lehrer) als unbrauchbar fiir die Anbetung des Schopfers des Universums
verworfen.

Dies muss heute wieder bedacht werden. Lieder machen 15-20 % des Gottesdienstes aus. In vielen
Gemeinden, die weniger Wert auf die Verkiindigung von Gottes Wort legen, konnen es sogar 50 % oder mehr
sein! Aufgrund der starken Beeinflussung der Musik auf die menschliche Seele — insbesondere bei der
Anbetung Gottes — spielt das Singen von Lobliedern sicherlich eine entscheidende Rolle bei der Pragung
unseres Denkens und unserer Seelen. Dies kann sogar unsere DNA beeinflussen, wie die Wissenschaft der
Epigenetik gezeigt hat.

Aus diesem Grund ist es wichtig, dass unser Liedgut gesunde Lehre und das richtige Denken iiber wahre
biblische Anbetung férdert, die Gott ehrt und verherrlicht. Es ist ferner aus pastoraler Sicht notwendig zu
gewdhrleisten, dass die Mitglieder unserer Gemeinden nicht in Irrtum oder Irrlehre geleitet werden, indem sie
den falschen Lehren der Lieder von Liederdichtern folgen, die sie singen — insbesondere wenn es sich um noch
lebende Liederdichter handelt, wie es der Fall ist bei der Agenda der Liederdichter des neuen charismatischen
Lobpreises. Und da EXISTIERT eine Agenda, wie wir spater in diesen Ausfithrungen detailliert sehen werden. In
diesem Zusammenhang ist es interessant, das Vorwort von John Wesley zu seinem Liederbuch Collection of
Hymmns aus dem Jahre 1780 zu lesen. Dort schreibt er offen:

,In diesen Liedern gibt es keine Knittelverse [holprige Verse], kein Flickwerk, keine Worte nur um
des Reimes willen, keine blofien Fiillworte. Hier ist nichts Schwiilstiges oder Bombastisches auf
der einen Seite oder Belangloses und Triigerisches auf der anderen Seite. Hier gibt es keine
Floskeln, keine Worte ohne Bedeutung.”

Es wurde sehr darauf geachtet, eine Ausdrucksweise zu verwenden, die der Anbetung des Konigs des
Universums angemessen war. Nicht nur dies, sondern wir entdecken, dass die Lieder 320-379 (d.h., 59 Lieder
oder 11,5 % von insgesamt 525 Liedern) in seiner Ausgabe von Collection of the Hymns aus dem Jahre 1780 die
,,Leiden der Gliubigen” und , Sehnen der Gliubigen nach vollkommener Erlosung” zum Thema haben. Gerade
einmal 74 Lieder befassen sich mit der ,, Freude der Gliubigen”. Demzufolge gab es fast so viele Lieder iiber das
Leiden und das Sehnen nach vollkommener Erlésung wie iiber die Freude. Was fiir eine gesunde
Ausgewogenheit! Wie weit entfernt ist dies doch von der Vorstellung der Verfasser von Liederbiichern des
neuen Lobpreises entfernt mit ihrer vorherrschenden Betonung auf tiberzogene , Jubelfeiern” (Celebrations) und
einer sehr oberflichlichen Form des dominionistischen , Konigreich Jetzt” Triumphalismus.

Betrachtet man den Inhalt von Wesleys Liederbuch, wird deutlich, dass er es in einer bestimmten Weise
anordnete — dhnlich der Pilgerreise John Bunyans —, um eine , geistliche Biographie der Art von Person darzustellen,
die er in seinem Vorwort als ,wahren Christen’ bezeichnete.”1> Das war Wesleys ,, Vorlage” fiir sein Liederbuch. Und
dies sollte bei jedem der Liederdichter so sein. Ihre Musik sollte Ausdruck ihrer eigenen grundlegenden
geistlichen Pilgerschaft sein, die integer sein muss.

Darin liegt der Schliissel fiir die wahre Natur des neuen Lobpreisstils. Ein charismatischer Liederdichter,
Dave Fellingham, schreibt: ,, Mein Dienst ist Ausdruck meiner spirituellen Pilgerreise.“1* Dies ist eine dufSerst
erhellende Aussage. Denn wenn wir das Wesen der geistigen Pilgerschaft moderner charismatischer
Liederdichter betrachten, miissen wir uns die Frage stellen, ob wir unsere Gemeinden ihrem Einfluss durch
ihren Lobpreis aussetzen wollen. Denn mit ihren Liedern wird eine ganze Bandbreite theologischer
Abirrungen und offener Irrlehren Eingang finden. Denn auch ihre Lieder vermitteln Lehre. Aber sie lehren
nicht die Grundlagen des Glaubens. Sie lehren dich, wie man charismatisch sein kann, mit all der
eigensinnigen Unberechenbarkeit, die dies mit sich bringt, wie ich unten zeigen werde. Doch wie viele der
Altesten (Torwachter) in den Gemeinden bekiimmert dies?

13 Bernard Lord Manning, The Hymns of Wesley & Watts (Epworth Press, 1943), S. 11-12.
14 Dave Fellingham, To the Praise of His Glory (Kingsway, 1995), S. 27.

12



Auf jeden Fall ist der Schliissel zur Pilgerschaft der Liederdichter des neuen Lobpreisstils ein ganzes
Sammelsurium falscher sogenannter , christlicher” Erfahrungen, insbesondere was , die Taufe im Heiligen
Geist” angeht, die in den Kreisen des neuen Lobpreises in den letzten Jahrzehnten eine wichtige Rolle spielte, wie
ich eingehender unten darlegen werde.

Eines ist sicher, wir begeben uns nun in eine sehr andere Welt im Vergleich zu jener, die in den
vorangegangen Epochen existierte. Man gewinnt heute eindeutig den Eindruck, dass es unter den Gemeinden
wichtig geworden ist, dem Trend folgend ein Popstar-Image aufzubauen und in der Lage zu sein, drei
Akkorde auf der Gitarre spielen zu konnen, um akzeptiert oder sogar als Liederdichter gefeiert zu werden. Wie
kam es dazu? Damit wollen wir uns nun befassen.

IV. PRIMARE TRENDS IM MODERNEN LOBPREIS

Nachdem wir kurz die wichtigsten Prinzipien der Geschichte der Kirchenlieder betrachtet haben — was uns als
gutes Fundament dient fiir die Grundhaltung und den Inhalt bei der Komposition heutiger Lieder — wollen wir
nun die priméren Trends im Liedgut erortern, die, so glaube ich, direkt zu dem gegenwértigen Niedergang in
der Gottesdienstgestaltung gefiihrt hat.

Erstens, ein bemerkenswerter Trend in der heutigen Lobpreisszene ist:
1. Der alttestamentliche Tempel-Gottesdienst als Ersatz fiir den Synagogen-Gottesdienst

Einer der Hauptgriinde fiir die grofie Verwirrung in der heutigen Kirchenszene ist, dass sich vieles von dem,
was sich ,Anbetung” nennt, am Vorbild des alttestamentlichen Tempel-Gottesdienstes orientiert, was fiir eine
neutestamentliche Gemeinde vollig ungeeignet ist. Tatsachlich basiert dies sogar auf einem imaginédren
alttestamentlichen Tempel-Gottesdienst, da allerlei unangemessene Dinge ins Spiel gebracht werden.

Davids Tanz rechtfertigt kein ,Alles ist erlaubt”“-Modell im neutestamentlichen Gottesdienst

Als Kklassisches Beispiel fiir diese unbiblischen Vorstellungen wird oft Davids Tanz vor dem Herrn in 2Samuel
6 herangezogen, um ,Spontanitdt” in unserem heutigen Gottesdienst zu rechtfertigen, obwohl dies tiberhaupt
nicht Teil der streng regulierten Tempelordnung war. Wer glaubt, die Tempelbesucher konnten einfach
aufstehen und ihr eigenes Ding machen - tanzen, ein beliebiges Instrument spielen, klatschen oder spontan
,Halleluja” rufen —, der lebt wahrlich im Wolkenkuckucksheim! Lassen Sie uns das also kurz erldutern,
bevor wir weitermachen.

Es muss darauf hingewiesen werden, dass Davids spontaner Tanz kein Vorbild fiir gemeinschaftliche
Anbetung ist, wie viele Leute in ihrer Unwissenheit behaupten. David war Zeuge der Uberfithrung der
Bundeslade nach Jerusalem, seinem Machtzentrum. Tanzte er nur aus Freude tiber die Macht, die die
Bundeslade reprasentierte, die gottliche Macht, oder lag es an seinem eigenen Erwerb dieses heiligen Artefakts
und dessen, was es reprasentierte? Ich vermute, es war ein bisschen von beidem. Als Ussa von Gott bestraft
wurde, weil er die Bundeslade auf dem Weg nach Jerusalem beriihrt hatte, wurde David zornig iiber Gottes
Urteil, da dies einen gewissen Schatten auf das Geschehen geworfen und seine sorgfiltig ausgearbeiteten
Pléne, die Bundeslade zu seinem Machtsitz zu bringen, durcheinandergebracht hatte (25am 6,8). Diese Episode
scheint mir David in keinem guten Licht erscheinen zu lassen. Drei Monate spater kam die Bundeslade endlich
in Jerusalem an, und David liefs sich von seinem Tanz mitreiflen, der jene Art von Schritten mit halber Drehung
gewesen sein diirfte, wie sie im Nahen Osten iiblich sind. Kein Aspekt dieser Episode mit David ist fiir den
gemeinsamen Gottesdienst irgendeiner Epoche bindend, und es ist absurd, dass er iiberhaupt erwihnt
wird. Dennoch wird er so oft vehement von Anhangern der pfingstlich-charismatischen Bewegung vertreten,
die versuchen, den neuen Lobpreis zu rechtfertigen. Sie klammern sich an jeden Strohhalm, um alles im
Gottesdienst zu rechtfertigen, indem jeder spontan tun kann, was er will. Und niemand sollte Einwande
erheben, sonst sind sie genauso furchtbar wie Davids Frau Michal, die ihren Mann fiir das, was er getan hat,
beschimpfte (25am 6,16). Das ist reine geistliche Erpressung auf der Grundlage von etwas, das iiberhaupt
nichts mit der gemeinsamen Anbetung im Zeitalter der Gemeinde zu tun hat. Der Tanz Davids ist auf ganzer
Linie ein Ablenkungsmandver in der gesamten Debatte. Ich hoffe, dass diese irrtiimliche Rechtfertigung damit
endgiiltig widerlegt ist.




Fiir ernsthafte Geschichtsforscher ist es offensichtlich, dass die Synagoge den Tempel als geeignetes
Vorbild fiir die christliche Anbetung abldste (wie die von Gott angeordnete Zerstorung des jiidischen
Tempels im Jahr 70 n. Chr. deutlich zeigte). Ein Liturgiehistoriker stellt fest:

»Was den Einfluss der Synagoge auf die Gemeinde betrifft, so besteht kein Zweifel daran, dass
die frithesten christlichen Versammlungen und Versammlungsorte dem Vorbild der
Synagogen nachempfunden waren.”?> [Hervorhebung hinzugefiigt]

Und wie Ralph P. Martin auch feststellt: , Der Einfluss der Synagoge auf den christlichen Gottesdienst war
dauerhafter und tiefer [als der des Tempels].”1® Es waren die Synagogen, die nach der Zerstérung Jerusalems im
Jahr 70 n. Chr. bestehen blieben, NICHT der Tempel! Der urspriingliche Zweck der Synagoge war in erster
Linie das Lesen der Heiligen Schrift und die Auslegung der gelesenen Schriftabschnitte (Lk 4,16-22; Mt 13,54;
Mk 1,21-22; Jo 6,59). Es wurde auch gebetet (Mt 6,5), und obwohl in der Literatur kein spezifischer Gesang in
der Synagoge erwahnt wird, gilt es als sehr wahrscheinlich, , dass jene Teile der Liturgie, die mit dem Tempelkult
verbunden waren, wie das Rezitieren von Psalmen, gesungen wurden.”\7

Die Lesung der Heiligen Schrift und ihre Auslegung waren das Herzstiick des Gottesdienstes der frithen
Gemeinde

Solange die Vorstellung von Gottesdienst im Tempelkonzept verwurzelt ist, sehnt man sich eher nach
triumphalen , Feiern” und grofien Auffithrungen als nach stiller Demut in Ehrfurcht und Gottesfurcht. Der
charismatische Gottesdienststil entspringt naturgemaf; dieser falschen Vorstellung des alttestamentlichen
Tempels. Das Hauptelement des Synagogengottesdienstes — sein zentraler Faktor — war jedoch nicht Zeremonie
oder Auffithrung, sondern etwas, das fiir die Gestaltung des spiateren Lebens der Ortskirchen, auf die die
Synagoge so einflussreich war, von entscheidender Bedeutung. Dieses Element war die Lesung und
Auslegung der Heiligen Schrift. Der Gottesdienst der frithen Gemeinde beinhaltete Gottesdienste, die das
Wort Gottes verkiindigten. Ralph Martin bezeichnete die Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift sehr
treffend als ,,den Mittelpunkt des Gottesdienstes in der Synagoge, auf den die Segnungen und Gebete ausgerichtet
waren”.'® Wie seltsam ist es daher, dass der charismatische Liedermacher Dave Fellingham feststellte: , Einen
grofien Einfluss auf die friihe Gemeinde hatte die Musik des jiidischen Tempels.”1® Doch das ware, wie Ralph Martin
oben sagte, lediglich , das Rezitieren von Psalmen”, wahrend der wahre Einfluss, den man wirklich als ,, grof8”
bezeichnen kann, die Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift war, um die sich alles andere drehte.
Fellingham fahrt dann fort:

., Es ist moglich, dass die Leviten, die zweimal im Jahr fiir eine Woche zum Tempeldienst berufen
wurden, den Einfluss des Tempelkultes mit in die 6rtliche Synagoge brachten.”20

Auch dies ist reine Vermutung zur Unterstiitzung einer tendenziésen Vorstellung. Sie wollen, dass der
gesamte Tempelgottesdienst eine Grundlage fiir alles bildet, was sie heute in ihren Gemeinden praktizieren,
damit sie eine grofle Show abziehen kénnen! Es ist leicht, die Worte ,,Es ist mdglich...” auszusprechen. Eine
umfassende Gottesdienstpraxis fiir alle neutestamentlichen Gemeinden auf einer solchen Annahme
aufzubauen, ist gelinde gesagt fragwiirdig! Es war nicht die gesamte Palette des Tempelgottesdienstes, die in
die Synagogen und damit in die Gemeinden gebracht wurde, sondern lediglich das , Rezitieren von
Psalmen”, das in einfacher Anbetung geschah, wihrend die Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift im
Mittelpunkt der Versammlungen stand. Dariiber hinaus war es die Heilige Schrift, die in Form der Psalmen
gesungen wurden, und nicht irgendwelche oberflachlichen, hypnotischen Lieder, flotte Rhythmen oder
Rockmusik-Kreationen, die die Gemeindeglieder komponiert haben!

Angesichts der Tatsache, dass , die friihesten christlichen Versammlungen und Versammlungsorte dem Vorbild der
Synagogen nachempfunden waren” (wie oben zitiert), gibt uns dies sicherlich einen wichtigen Hinweis darauf,

15 W.K. Lowther Clarke (ed.), Liturgy and Worship (S.P.C.K./ Macmillan, 1932), Synagogue Worship in the First Century, S. 75.
16 R.P. Martin, op. cit., S. 66.

17 Ebd., S. 66-67.

18 Ebd.

19 Dave Fellingham, Worship Restored (Kingsway, 1987), S. 17.

20 Ebd., S. 21.




was in unseren heutigen Versammlungen im Mittelpunkt stehen sollte. Wie bereits gezeigt, bestand der
Gottesdienst in der frithen Gemeinde aus ,, Wort”-Gottesdiensten, in denen die Lesung und Auslegung der
Heiligen Schrift im Mittelpunkt stand.

Obwohl es richtig ist, zu sagen, dass der dreieinige Gott das personliche Objekt all unserer Anbetung ist,
sollte die Lesung und Auslegung des geschriebenen Wortes Gottes die Grundlage fiir die Praxis der
Anbetung bilden. Hatten sich die Gemeinden nicht von dem konsolidierenden und einigenden Faktor der
offentlichen Lesung und Auslegung des geschriebenen Wortes Gottes als Herzstlick und Mitte ihres
Gottesdienstes entfernt, wie viel Spaltung, Kummer und Chaos hitten vermieden werden kénnen. Aber wir
befinden uns in einer Zeit des grofsen Abfalls, sodass diese Entwicklungen verstandlich werden, auch wenn sie
alles andere als angenehm sind.

Der Ausgangspunkt der neutestamentlichen Gemeinde war von Anfang an nicht der Tempel mit seinen
zeremoniellen und rituellen Aktivititen, sondern die Synagoge mit ihrer 6ffentlichen Lesung und Predigt
des Wortes Gottes. Deshalb gingen die Apostel zuerst in die Synagogen, um den Herrn Jesus Christus zu
preisen. Wie Petrus es ausdriickte:

Denn Mose hat von alten Zeiten her in jeder Stadt solche, die ihn verkiindigen, da er in den Synagogen an
jedem Sabbat vorgelesen wird.

Apostelgeschichte 15,21)

Die frithe Gemeinde fand ihren Hohepunkt der Anbetung in der einfachen Lesung und Auslegung des Wortes
in der Synagoge, nicht im aufwendigen Spektakel des Tempels. Aus diesem Grund beinhaltete die
europdische Reformation des 16. Jahrhunderts eine Riickkehr zu diesem synagogenbasierten Modell der
frithen Gemeinde und nicht zum synkretistischen Tempelmodell, das in den vergangenen tausend Jahren
in der rémisch-katholischen Sekte (manche wiirden sagen , Kult”) fortgefiihrt wurde.

Die Grundlagen der neutestamentlichen Versammlungen in der frithen Kirche

Die Apostel unseres Herrn {ibernahmen von Anfang an das Synagogenmodell fiir den Gottesdienst anstelle des
Tempels, wie die neutestamentlichen Hinweise auf den Gottesdienst deutlich zeigen. Dies fiihrte zu einem
notwendigen Bruch mit dem Alten Bund, der nun durch den Neuen Bund abgeldst worden war. Daher sind es
mafigeblich die Apostel, die uns ein Beispiel gegeben haben, und wir sollten ihnen folgen. Wir kennen aus
der Heiligen Schrift die wesentlichen Bestandteile neutestamentlicher Gottesdienste: Anbetung (Apg 16,25;
Eph 5,19; Kol 3,16), Gebet (Apg 2,42; 4,31), 6ffentliche Lesung der Heiligen Schrift (1Tim 4,13), Auslegung
der Heiligen Schrift (1Tim 4,13; 5,17) und Brotbrechen (Apg 2,42.46; 20,7; 1Kor 11,20-26). Hierbei handelt es
sich nicht um auflerbiblische Quellen. Es ist wichtig, all dies vor Augen zu haben, und diese schlichte Schonheit
erweckt in mir den Wunsch, dies in allen Gemeinden zu sehen.

Wenn ich daran denke, dass so viele keine Ahnung haben, was ein neutestamentlicher Gottesdienst wirklich
ist, blutet mir das Herz. Und gerade habe ich eine E-Mail von einer gereiften Jiingerin Christi erhalten, die
einen Grofiteil ihres langen geistlichen Lebens entweder in einem charismatischen oder einem New-Age-
Umfeld verbracht hatte, und manchmal {iberschnitten sich diese sogar. Das alles verwirrte sie, also zog sie sich
von allem zuriick. Dann schrieb sie mir (unter anderem):

,Das Ergebnis ist, dass ich nicht wirklich weif3, wie ein richtiger Gemeindegottesdienst aussehen
sollte. Ich habe es geliebt, Kirchenlieder im Chor zu singen, und ich habe das Gefiihl, dass dies
wahrscheinlich mehr mit Gottesdienst zu tun hat als alles, was ich je erlebt habe.”

Ich denke, sie spricht vielleicht fiir viele. Es ist an der Zeit, dass mutige, treue Pastoren ihr und den zahllosen
anderen Gldubigen, die sich wie sie nach einer echten neutestamentlichen Versammlung sehnen, zeigen,
wie eine solche Versammlung tatsichlich aussehen sollte.

Wiéhrend im Alten Bund alle Einzelheiten des Gottesdienstes in Regeln und Vorschriften indessen klar
dargelegt waren, ist dies im Neuen Bund nicht der Fall.?! Wir haben keinen vollstindigen Bericht iiber einen

21 Man muss hierbei bedenken, dass das alttestamentliche Israel groitenteils aus Menschen bestand, die keine echten Nachfolger des Herrn
waren und nicht den Glauben Abrahams hatten (R6 9,6.8), wie ihr kollektives Verhalten (mit Ausnahme der Minderheit der Glaubigen)

15



Gottesdienst (abgesehen von einigen Details in Bezug auf die Gemeinde zu Korinth, die eindeutig sehr
problematisch war). Die Tatsache, dass wir auch einige auflerbiblische Dokumente iiber Gottesdienste der
frithen Gemeinde haben, ist fiir uns jedoch sehr hilfreich. Natiirlich haben sie nicht die Autoritat der Heiligen
Schrift, sondern dienen lediglich dazu, unsere Behauptung zu untermauern, dass die Apostel den
frithkirchlichen Gottesdienst auf der Grundlage der Synagoge und nicht des Tempels begriindeten. Das
Studium der Kirchengeschichte ist oft sehr aufschlussreich, da es externe Beweise und Bestatigungen fiir den
Inhalt der Heiligen Schrift liefert.

Im letzten halben Jahrhundert erlebten wir die vollige Auflosung des einfachen Gottesdienststils nach
dem Vorbild der Synagoge in Form von , Wort-Gottesdiensten”, wie sie in der Reformation bekriftigt
worden waren. Viele Gemeinden entschieden sich fiir einen aufwendigen, unterhaltsamen Gottesdienst,
der eher auf einer imaginiren Sicht des Tempels des Alten Testaments als auf dessen Wirklichkeit beruhte.
Die Auswirkungen all dessen waren verheerend und ebneten den Weg fiir noch torichtere Wahnvorstellungen,
wie zum Beispiel den sogenannten , Toronto-Segen” Mitte der 1990er Jahre, der einen katastrophalen
Wendepunkt des Bosen darstellte, der bis heute nachwirkt.

Ein weiterer wichtiger Trend in der heutigen Lobpreisszene ist:
2. Der Ubergang von der Klassik zur Romantik

Das Muster in der Entwicklung des neuen Lobpreises in der gegenwértigen Gemeinde spiegelte tatsachlich eine
wichtige musikalische und kiinstlerische Bewegung der sikularen Geschichte wider.

Vor dem frithen 19. Jahrhundert wurde Musik innerhalb der strengen Grenzen einer anerkannten
musikalischen Form komponiert. Im Barock, vom 17. bis zum frithen 18. Jahrhundert, und in der Klassik, die
von der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts dauerte, wurde Musik —
wenn man es so sagen darf — als reine Artikulation der Musik selbst geschrieben. Jede persénliche AuBerung
menschlicher Emotion wurde der musikalischen Form unterworfen, die allein das Mittel zu ihrem Ausdruck
darstellte.

Die Sonatenform auf dem Hohepunkt der Klassik schrankte den personlichen musikalischen Ausdruck
enorm ein, dhnlich wie ihre Zwillingsschwester, das Sonett in der Poesie, ohne jedoch die Kreativitat
einzuschranken. Dies bedeutete jedoch, dass die Musik das sein konnte, was sie sein sollte, ohne dass ein
iibergrofles Paar menschlicher Stiefel ihr Gesicht zertrampelte und entstellte.

Urspriinglich war das tragende Merkmal aller Kirchenmusik in erster Linie Kosmos statt Chaos, Konsonanz
[harmonischer Zusammenklang] statt Dissonanz [Disharmonie], Gleichklang statt Missklang. Diese Musik hatte
ein echtes , Zentrum”; eine Stabilitdit und Harmonie, die dem Ohr schmeicheln sollte. Die auf diesem Kosmos-
Prinzip basierende polyphone Vokalmusik der Kirchen fand schliefllich ihren Ausdruck in der instrumentalen
polyphonen [mehrstimmigen] Musik, von Streichgamben mit Lautenbegleitung im 15. und 16. Jahrhundert
uber das Barockorchester des 17. Jahrhunderts bis hin zum klassischen Vollorchester des 18. und 19.
Jahrhunderts.

So wurde die theozentrische Grundsatzlichkeit und Konsonanz [Gleichklang von Ténen] der ein- und
mehrstimmigen Kirchenmusik in das Repertoire der klassischen Musik iibernommen und bildete dessen
Grundlage.

Diese grundlegende Integritét, die in der westlichen Kirchenmusik und in der klassischen Musik fast 1500
Jahre lang vorherrschend gewesen war, begann jedoch im 19. Jahrhundert allméahlich zu zerfallen, als die
Romantik entstand. Diese folgte weitgehend den Idealen der europdischen Aufklirung, in der die
menschliche Autonomie die Idee gottlicher Autoritit ersetzen sollte. Die Aufkldrung war eine Bewegung des
17. und 18. Jahrhunderts, an der Philosophen und Wissenschaftler wie René Descartes (1596-1650), John Locke
(1632-1704), Isaac Newton (1642-1727), Frangois Voltaire (1694-1778), Denis Diderot (1713-1784), Jean
Rousseau (1712-1778) und Immanuel Kant (1724-1804) teilhatten. Jeder dieser Manner leistete seinen eigenen
Beitrag zu einer Bewegung, die deistisch [Deismus: Gottesauffassung der Aufkldarung des 17. und 18.
Jahrhunderts, nach der Gott die Welt zwar geschaffen hat, aber keinen weiteren Einfluss mehr auf sie ausiibt],

wiederholt offenbarte. Die wahren Nachfolger wurden als ,Uberrest nach der Erwidhlung der Gnade” bezeichnet (R6 11,5). Aus diesem
Grund waren die Kinder Israels so von Regeln und Vorschriften umgeben, sogar im Tempelkult. Neutestamentliche Versammlungen sind
nicht fiir Gruppen gedacht, die mehrheitlich aus Ungldubigen bestehen, sondern in erster Linie fiir die Versammlung des glaubigen Leibes
Christi, obwohl Unglaubige, die nach der Wahrheit suchen, nicht davon ausgenommen sind.

16



rationalistisch und/oder letztlich antichristlich sein konnte; mit dem Glauben an die angeborene Giite der
menschlichen Natur, der Uberlegenheit der Wissenschaft iiber die biblische Autoritit, der Ersetzung des
christlichen Glaubens durch die menschliche Vernunft, der Infragestellung von Tradition und Autoritat
(menschlich und gottlich) und dem Aufwartstrend des menschlichen Fortschritts.

Wie ein Theologe es ausdriickte, war die Aufkldarung:

,,... das Herauswachsen des Menschen aus seiner Unreife, die ihn dazu brachte, sich auf dufsere
Autoritaten wie die Bibel, die Kirche und den Staat zu verlassen, die ihm sagten, was er denken
und tun sollte ... Das Motto der Aufklarung lautete: Sapere aude — ,Habe Mut, dich deines
eigenen Verstandes zu bedienen!" "2

Dieser gleiche philosophische Prozess setzte sich schliefilich auch in der Welt der Musik fort, sodass Musik
nicht mehr um der Musik willen als reine Idee komponiert wurde, sondern als Denkmal fiir das Ego einer Person.
Plotzlich drehte sich beim Komponieren alles um ,,mich und meine hoheren Gefiihle”.2* Das Wesen der Romantik
war nicht ,, Wie kann ich ein grofiartiges musikalisches Werk schaffen”, sondern ,,Wie kann ich meine Angst, meine
Ekstase, meine einzigartigen Gefiihle auf eine Weise ausdriicken, die ich fiir richtig halte?” Das Problem dieser
Entwicklung war, dass — so schillernd und grofiartig das Ergebnis auch fiir die Komposition weltlicher
klassischer Musik gewesen sein mag — ein solcher Ansatz fiir die Anbetung Gottes nur destruktiv sein konnte.

So konnen wir einerseits die Unterordnung des individuellen Willens unter eine {ibergeordnete Form als ein
wesentliches Merkmal der Klassik ausmachen; andererseits gibt es einen Ausbruch aus dieser Form hin zu
einer ungeziigelten Selbstdarstellung, die so typisch fiir die Romantik war. Und der Kontrast zwischen diesen
beiden Bewegungen spiegelt sich im Gottesdienst heutiger Gemeinden wider. So schrieb der charismatische
Gemeindealteste Dr. Patrick Dixon in einem Artikel in der Zeitung The Independent, in dem er den ketzerischen
und aus pastoraler Sicht schédlichen , Toronto-Segen” verteidigte, die folgende Aussage, die den Konflikt, den
dieses Phanomen in den Gemeinden ausloste, aufschlussreich beschreibt:

,In unserer Gesellschaft fordert die alte Schule weiterhin Selbstdisziplin und Selbstbeherrschung,
wahrend eine neue Generation Ichbewusstsein und emotionale Entspannung fordert. Derselbe
Kulturkonflikt findet sich auch in der Gemeinde und ist die Wurzel des Konflikts in Bezug auf die
jiingsten Ereignisse.”24

Hier haben wir eine wesentliche Aussage iiber den Unterschied zwischen Klassizismus und Romantik — doch
sie wird auf den Unterschied zwischen dem alten Gottesdienststil und dem neuen charismatischen/Toronto-Stil
angewendet, der teilweise durch die moderne christliche Musik gepragt wurde. Auf der einen Seite gibt es also
Selbstdisziplin, die Unterordnung des eigenen Egos unter die reine Idee der Gottesanbetung — die
beeindruckende Erkenntnis, dass es nicht um MICH, sondern um Gott geht (denn in der Anbetung muss er
wachsen und ich abnehmen). Das ist es, was den Klassizismus widerspiegelt. Auf der anderen Seite gibt es eine
neue, entspannte, nach Katharsis suchende Generation, die , Ichbewusstsein und emotionale Befreiung” fordert.
Ichbewusstsein an sich ist nichts Schlechtes, wenn es sich auf das Notwendige bezieht und Teil der
fortschreitenden Heiligung ist, durch die wir uns unseres siindigen Verhaltens und unserer unangemessenen
Reaktionen auf Lebenssituationen bewusst werden und infolgedessen unser Verhalten andern. Aber
Ichbewusstsein in der Art und Weise, wie Patrick Dixon sie so positiv erwahnt, ist das Gegenteil von
Gottesanbetung — es sei denn, man mochte sich selbst zu einem kleinen Gott machen!

Plotzlich dndert sich der Ausdruck der Anbetung, weil sich der Fokus gedndert hat. Anstatt ,ich bete Gott als
Gott an” heift es ,, ICH kdmpfe darum, mich durch emotionale Befreiung so auszudriicken, wie ich es fiir
richtig halte” — und das ist etwas ganz anderes. Was Gottesanbetung sein sollte, wird dann zu einer Art
Therapiesitzung fiir den ,, Anbeter”! Das ist KEINE Anbetung, sondern die Verherrlichung des menschlichen
Willens. Es handelt sich, wie die Bibel es so anschaulich ausdriickt, um ,selbst gewahlten Gottesdienst” (Kol
2,23, wie Strongs Konkordanz die Bedeutung des dortigen griechischen Wortes é8eAoBonoxeia, ethelothréskia,

22 Colin Brown in Walter A. Elwell [ed.] Evangelical Dictionary of Theology (Marshall Pickering, 1984), S. 355.

2 Der Ursprung dieses Phanomens lasst sich tatsdchlich auf Ludwig van Beethovens Sechste Symphonie zuriickfiihren, die als , Pastorale”
bekannt ist.

24 The Independent, Sat. 18th February 1995, S. 14 Artikel mit dem Titel: “It is not Insanity when MPs Bark or Roar”.

17



erklart). Und genau dies ist eine Parallele zur Romantik und spiegelt sich im neuen Lobpreis der Gegenwart
wider.

In dieser Hinsicht ist die neue ,Romantik” in der , christlichen” Gottesdienstszene ein unheimlich prazises
Spiegelbild dessen, was in der Welt durch die New-Age-Bewegung geschieht, die den modernen Héhepunkt
der Aufklarung darstellt: Der autonome Mensch verehrt ,,Gott” im Stil der ethelothréskia, so wie er es fiir richtig
halt. Nur ist es nicht mehr wirklich die Anbetung des biblischen Gottes: Es ist die Vergottlichung des Selbst
- und das ist sicherlich das perfekte Werk des Teufels.

Das ist es, was im Kern so vieler Dinge liegt, die heute als christliche Anbetung gelten: Ich und meine
wunderbaren Gefiihle. Der neue Evangelikale sagt mit stolzer Stimme: , Niemand wird mich in eine Schublade von
Kirchenliedern stecken — ich brauche emotionale Befreiung.” Und eine leise Stimme erhebt sich aus der Tiefe des
Abgrunds: , Ihr werdet wie Gott sein...”, ohne sich der damit verbundenen Gotteslasterung tiberhaupt bewusst
zu sein. Satans perfektes Werk mitten in den Gemeinden.

Ein weiterer fithrender Trend in der heutigen Lobpreisszene ist:
3. Die Verdringung der Souverinitit Gottes zugunsten humanistischer Empfindungen

Eine Gemeinde, die auf Psalmen oder alten Kirchenliedern aufbaut, wird die wahre Macht und Souveranitat
Gottes unendlich tiefer begreifen als eine Gemeinde, die den neuen Gottesdienststil in ihre Gottesdienste
eingefiihrt hat. Die alten Kirchenlieder zeugten von der Souveranitit Gottes und sollten eine Ehrfurcht vor ihm
wecken. Der Methodist Charles Wesley schrieb:

,Jesus, du souveraner Herr tiber alles ...

Wir konnen keinen gnéadigen Gedanken denken,
wir kénnen keinen guten Wunsch verspiiren,

bis du, der du die Welt aus dem Nichts gerufen hast,
die Kraft in unsere Herzen einflofSt ...”

Im Gegensatz dazu enthalten viele der neueren Lieder menschliche Gefiihle, die die Souveranitat Gottes
verspotten. Denken Sie an die Zeile: , Wenn ich dich in meinem Herzen herrschen lasse.” , Dich lassen”?!? Was fiir
eine Aussage! Dieselbe selbstverherrlichende, humanistische Idee, Jesus in sein Herz zu lassen, die wir in so
vielen Evangelisationen horen, pragt auch ihre Lieder. Das ist die Vergéttlichung des menschlichen Willens.
Oder wie wére es mit dieser Strophe:

,Ich bin entschieden, zu folgen Jesus,
Ich bin entschieden, zu folgen Jesus,
Ich bin entschieden, zu folgen Jesus,
nie mehr zurick,

nie mehr zuriick.”

Diese Denkweise taucht immer wieder in modernen Liedern auf und steht fiir die Degeneration der
Gottesfurcht hin zu verweichlichten, leichtglaubigen, menschenzentrierten Gefiihlen. Der wirklich ehrfiirchtige
Gldubige weif3, dass nicht er oder sie urspriinglich etwas entschieden hat. Es war Gott, der sie , vor
Grundlegung der Welt” (Eph 1,4) fiir sich entschied, und alles, was sie ,,entschieden”, war eine untergeordnete
Folge davon. ,,Denn aus Gnade seid ihr errettet durch den Glauben, und das nicht aus euch — Gottes Gabe ist es; nicht
aus Werken, damit niemand sich riihme” (Eph 2,8-9). Doch diese neuen Lieder sind voll von Prahlereien {iber
menschliche , Entscheidungen” und ihre , gnédige Erlaubnis”, dass Gott in ihr Leben treten darf. Wohin soll
das fiihren? Die alten Kirchenlieder priesen die Souverinitit Gottes. Der neue Lobpreis feiert die Menschen
und ihre Gefiihle.

Daher besteht ein so grofier Unterschied zwischen vielen Kirchenliedern des alten Stils und den meisten
modernen Liedern. Frither wurde Gott zuerst gepriesen und erst danach gesungen, was in unseren Herzen
geschehen ist. Heute beginnen so viele Lieder mit MIR und dem, was Jesus fiir MICH getan hat.

Dies erklart auch den Unterschied zwischen dem charismatischen und dem wahrhaft evangelischen
Gottesdienst. Die Mehrheit derer, die den charismatischen Gottesdienst besuchen, suchen in erster Linie ein
Erlebnis fiir sich selbst und beurteilen die Wirksamkeit des Gottesdienstes danach, wie sie ihn erlebt haben

18



usw. Wenn sie durch die Tiir kommen, wollen sie von all der Pyrotechnik mit Lichtshows, riesigen
Leinwénden, einer coolen Band und einer Rock- und Biithnenatmosphédre mitgenommen werden. Andererseits
gehen die meisten, die nach wahrhaftig evangeliumsgeméfier Anbetung trachten, in erster Linie in einen
Gottesdienst, um ihren Schopfer und Erloser anzubeten, ohne einen Gedanken daran, was fiir sie dabei
herausspringt — ob sie mit einem warmen, wohligen Gefiihl nach Hause gehen oder nicht. Sie tun dies
vielleicht, oder sie fithlen sich nachdenklich und still, oder sie fiihlen sich zutiefst demditig, oder sie fithlen sich
zutiefst beunruhigt, weil Gott sie an der entscheidenden Stelle ermahnt hat und sie aufraumen miissen, oder
sie fithlen sich vollig tiberwaltigt von der Giite Gottes und der Tatsache, dass sie durch ihren Erloser, den
Herrn Jesus Christus, einen Vermittler zu ihm haben.

Leider ist so vieles, was heute als christliche , Bekehrung” gilt, kaum mehr als eine Anderung des Lebensstils,
die durch ein einschneidendes psychologisches Erlebnis ausgelost wurde, auf das ich weiter unten noch viel
mehr eingehen werde. Die weite Verbreitung dieser Scheinbekehrung hat die Komposition und
Verwendung eines Berges von Musik mit dazu passenden abgedroschenen, sentimentalen Texten
ermdglicht, der 16.000 Kilometer breit und wenige Zentimeter tief ist.

Ein weiterer Trend in der heutigen Komposition von Lobpreisliedern, der damit zusammenhangt, ist:
4. Die ,,Verdummung” des menschlichen Geistes

Wir leben in einem Zeitalter der Schlagworte in allen Bereichen. Folglich gibt es eine wachsende Krise des
menschlichen Bewusstseins, die hauptsachlich von den Medien herbeigefiihrt wird. Sie hat die unglaubige
Welt in einen Zustand der gedankenlosen Akzeptanz von allem versetzt: korrupte Prasidenten erhalten eine
zweite Amtszeit, Lady Di wird zur Heiligen, False-Flag-Operationen und psychologische Operationen breiten
sich aus, ohne von den meisten bemerkt zu werden, wéahrend nicht allzu ernste Pandemien als ,, Bringt eure
Toten raus”-Plagen dargestellt werden, Lander illegal iiberfallen werden und die Masse der Bevolkerung so
verdummt ist, dass sie alles widerspruchslos hinnimmt und ohne zu merken, was geschieht. Diese
Verdummung hat auch die bekennende Gemeinde stark beeinflusst und einen Nebel aus falschem Pietismus,
verriickten Aktivitaten unter dem Deckmantel von ,, Erweckung” und wenig Respekt fiir tiefe Bibellehre oder
echte pastorale Autoritit hervorgebracht. Diese ,, Verdummung” des Geistes bedeutet, dass das Beste, was die
Welt hervorbringen kann, die Spice Girls, Taylor Swift, ,Promi-Realityshows”, die Housewives of Wherever,
Lady Gaga, Madonna und die Teletubbies sind, und das Beste, was die Gemeinde hervorbringen kann, sind ein
Fiillhorn an Soundbites und Werbegeklimper, die als ,,Loblieder” bezeichnet werden, zu denen man
,Handlungen vollziehen” kann. Die Gemeinde wird dann zu einer Sonntagsschule im Las-Vegas-Stil, zur
Zustimmung von vielen. Oberflachliche Lieder fiir einen oberfldchlichen ,,Glauben”.?

In einer Strandmission der Scripture Union an der britischen Ostkiiste wurden die anwesenden Kinder 1997
mit Musik der Spice Girls und einem Video der Popgruppe Boyzone verwohnt, und sie sangen Refrains mit
Worten wie:

,Gott ist gut zu mir”,

,Gott ist gut zu mir”,

., Er gibt mir Wackelpudding, um meinen Bauch zu fiillen”,
,Gott ist gut zu mir...”,

,Er gibt mir Lippen, um meine Pommes zu essen”,

,Gott ist gut zu mir” usw.

Ein anderes Lied, das diesen (meist) ungldaubigen Kinder beigebracht wurde, begann mit:

»Jesus, du bist grofiartig”,

»Jesus, du bist grofiartig”,

Du hast mich aus der Miilltonne geholt

und jetzt behandelst du mich wie einen Star.”

%5 Diese Verdummung des Geistes wird in einer Reihe von Artikeln auf der Diakrisis Project Website thematisiert. Vor allem
https://diakrisis-project.com/2023/04/01/teach-me-your-way-o-lordthe-demise-of-didacticism/ und
https://diakrisisproject.com/2023/09/23/whatever-happened-to-the-christian-mindtranscript-of-a-talk-given-in-2001/ .

19



Ist es da verwunderlich, dass die ,Jugend” in so vielen Gemeinden heute Freiwild und Futter fiir den
,anspruchslosen” Rock- und Popmusik-Gottesdienst ist?

Ein weiterer wichtiger Trend in der heutigen Komposition von Lobpreisliedern ist:
5. Die Abkehr gottzentriertem Lobgesang hin zu manipulativer Musik

Wo frither Kirchenlieder die Ehrfurcht der Gemeinde gegeniiber einem herrlichen und ehrfurchtgebietenden
Gott zum Ausdruck brachten, hat sich das Ganze umgekehrt: Lieder werden ausgewahlt, um Gefiihle in den
Gldubigen hervorzurufen. Mit anderen Worten: Musik wird dazu benutzt, die Gefiihle der Menschen zu
verandern, anstatt dass diese einfach ihre wahren ehrfiirchtigen Gefiihle im Gesang ausdriicken. Tatsadchlich
hat sich eine Abkehr von der zentralen Bedeutung geistlicher Anbetung (vgl. Mk 12,30) hin zur
Herbeifithrung eines veridnderten Bewusstseinszustands durch augenfillige Manipulation vollzogen.

Es ist wichtig zu erkennen, dass der Grofiteil der Lieder des modernen Lobpreises von Menschen geschrieben
wurde, die glithende Verfechter charismatischer Lehren sind; diese wurden von friitheren Generationen von
Gldubigen als ,Fanatismus” und ,Enthusiasmus” abgelehnt.? Diese Lieder wurden mit dem bewussten Ziel
verfasst, ihre Lehren in den Gemeinden zu verbreiten. Mit anderen Worten: Der neue Lobpreis wirbt fiir etwas
- und er wirbt fiir ein anderes Evangelium und eine Form der Religion, die sehr weit von der Bibel entfernt
ist, auch wenn die Mehrheit der heutigen bekennenden , Christen” nicht in der Lage wire, dies zu
erkennen. Die Liederbiicher der modernen Lobpreisbewegung wurden gezielt veroffentlicht, um einen
Wandel in den Gemeinden hin zu dieser neuen, verzerrten Form des , Christentums” zu bewirken. Man muss
nur die Biicher der wichtigsten Vertreter und Liederdichter des neuen Lobpreises lesen, um dies zu erkennen,
wie ich im letzten Abschnitt dieses Artikels zeigen werde.

In ihrem fehlgeleiteten Versuch, fiir die heutige Kultur (die in Wirklichkeit eine satanische Kultur ist)
,relevant” zu werden, tragen Kirchen, die diese neuen Liederbiicher kaufen, Haresie in das Herz der
christlichen Gemeinschaft. Die Leute miissen erkennen, dass es sich hier nicht um eine gemiitliche Debatte
dariiber handelt, welche Lieder in der Gemeinde verwendet werden sollen, bei der wir hoflich
unterschiedliche Auffassungen miteinander teilen. Das ist Krieg! Deshalb ist Widerstand gegen den
modernen Lobpreis und die damit verbundenen trivialen Refrains nicht nur eine Option, sondern unerlasslich,
wenn wir verhindern wollen, dass die Gemeinde noch tiefer in die theologische Krise stiirzt, die mafigeblich
durch die Veranderungen der Loblieder und Gottesdienststile in den letzten Jahrzehnten vorangetrieben
wurde.?

Um die Art von ,,Christentum”, die hinter den neuen Liedtexten steckt, drastisch zu veranschaulichen, sei
das folgende Interview mit Graham Kendrick, einem Veteranen des modernen Lobpreises, gefiihrt von Noel
Stanton, dem Leiter der neocharismatischen Sekte Jesus Army Fellowship,?® angefiihrt; in diesem Interview
wurden Fragen an Kendrick in Bezug auf die Wurzeln seines Glaubens gestellt.

NS: ,,Was waren die Meilensteine in Deinem Leben?”

GK: , Ich erinnere mich, wie meine Mutter uns mit etwa fiinf Jahren eine Gutenachtgeschichte vorlas, die eine
einfache Erkldarung des Evangeliums enthielt und uns fragte, ob wir Jesus um Vergebung unserer Siinden

26 Mit ,,Enthusiasmus” verstehe ich , religidse Extravaganz” (Chambers English Dictionary). Die Puritaner verwendeten das Wort
,Enthusiasmus” fiir AuSerungen und physische Manifestationen, die angeblich unter dem Vorwand , gbttlicher Inspiration” stattfanden.
,Enthusiasten” waren also diejenigen, die bereitwillig jedem religiosen Gefiihl freien Lauf lieSen, das eher auf subjektiven Empfindungen
als auf objektiver Wahrheit beruhte. Heute wiirden diese Begriffe die Extravaganzen der pfingstlerisch-charismatischen Bewegungen
umfassen, einschlieflich der bizarren Manifestationen, die sich unter dem Titel , Toronto-Segen” tarnten, und der damit verbundenen
falschen , Erweckungsbewegung”, die einen Wendepunkt des Bosen in der Kirchengeschichte darstellte. Das Wort , Enthusiasmus” hat
iibrigens eine sehr aufschlussreiche Etymologie: Es leitet sich vom griechischen Wort ,,enthousiazein” ab, einem zusammengesetzten Wort,
das ,,von einem Gott inspiriert sein” bedeutet und sich wiederum von ,,.en” (in) und ,,theos” (ein Gott) ableitet. Um welchen Gott handelt es
sich im Fall der modernen Lobpreisszene? Ich wiirde sagen, es ist , der Gott dieses Zeitalters”, der den Zeitgeist dieser humanistischen Ara
zum Ausdruck bringt.

27 Obwohl in der vergangenen Woche fiir die neue Ausgabe zehntausend Worter zu diesem Artikel hinzugefiigt wurden, habe ich diesen
Abschnitt urspriinglich vor 26 Jahren geschrieben, und sehen Sie, wohin das alles gefiihrt hat. Der neue Gottesdienststil ist mittlerweile zur
Norm geworden, und jeder, der sich weigert, sich diesem Programm anzuschlielen, gilt als , Verhinderer des Erweckungsmarsches” — der
falschen Erweckung, die auf humanistischen Gefiihlen und verzerrter Theologie basiert.

28 Die Jesus Army Fellowship existierte von 1969 bis 2020 und wurde dann nach einer Reihe von Vorwiirfen wegen Kindesmissbrauchs und
sexueller Ubergriffe aufgeldst, darunter auch solche von Noel Stanton, der dieses Interview mit Graham Kendrick fithrte. Weitere
Informationen finden Sie unter https://www.bbc.co.uk/news/uk-48447066.

20



bitten wollten. Ich erinnere mich, wie ich allein niederkniete und betete. Und ich spiirte eine tiefe Ergriffenheit
in mir, die mich {iberraschte. In meinen Teenagerjahren begann ich zu hinterfragen, ob es aus erster oder
zweiter Hand kam.”

NS: ,,Warst Du ein Rebell?”

GK: , Es waren die 60er Jahre, und ich neigte zum Zynismus der damaligen Zeit. Ich war fest entschlossen,
mehr herauszufinden.”

NS: , Fiihrte das zur Taufe im Heiligen Geist?”

GK: , Ich war nie ein Mensch grofier Umbriiche, aber nach einer besonders tristen Versammlung der Christian
Union am College dachte ich: ,Da muss doch mehr sein.” Also machte ich mich auf die Suche nach mehr von Gott.
Ich hatte ein oder zwei Menschen getroffen, die tief vom Heiligen Geist beriihrt zu sein schienen. Ich machte
mich auf den Weg zu einer Hausgruppe, klopfte an die Tiir, ohne jemanden dort zu kennen, und bat die Leute,
danach fiir mich zu beten. Spéter am Abend, als ich mir die Zahne putzte und ins Bett ging, wurde ich vom
Heiligen Geist erfiillt! Das war ein echter Wendepunkt in meiner christlichen Erfahrung.”

NS: ,,Wann war das?”

GK: ,,Es war etwa 1971, als die charismatische Erneuerungsbewegung in ihren Anfangen steckte und ziemlich
umstritten war. Viele Leute warnten davor und sagten, sie kime vom Teufel! Zungenreden waren damals
ebenso umstritten wie die aktuellen Erscheinungsformen des Zitterns und Umfallens heute.”?

Dieses kurze Interview zeigt alle Unzulanglichkeiten und Sackgassen des modernen Verstandnisses dessen,
was es bedeutet, Christ zu sein. Mir ist zwar bewusst, dass solche Interviews nicht unbedingt alle Bekehrungen
einer Person widerspiegeln, doch bleibt die Tatsache bestehen, dass Herr Kendrick, nachdem er die
Moglichkeit erhalten hatte, die wichtigsten Meilensteine seines christlichen Lebens 6ffentlich zu benennen, den
Schwerpunkt nicht auf die Heiligkeit und Souverénitat Gottes, die Forderungen des Evangeliums in Bezug auf
Bufe oder das Siihnewerk Christi legt, sondern auf seine eigenen Gefiihle und Erfahrungen. Dies ist
symptomatisch fiir eine schwere Krise in der modernen evangelikalen Szene, die sich durch die Lieder des
,modernen Lobpreises”, die heute gesungen werden, in die Gemeinden eingeschlichen hat. Ich mdchte hier
nicht eine Person angreifen. Ich untersuche lediglich die Worte eines Interviews dartiber, wie jemand zu
Christus kam. Es ist uns sicherlich wichtig, die unserer Meinung nach ungesunden und sogar gefahrlichen
Vorstellungen in der Aussage einer Schliisselperson der modernen Lobpreisszene zu beleuchten, die offensichtlich
einen erheblichen Einfluss auf leichtgldubige und kritiklose junge Menschen ausiibt.

Dartiber hinaus habe ich keine Ahnung, wie Herr Kendrick es zulassen konnte, vom Chef einer so korrupten
Organisation wie der Jesus Army interviewt zu werden. Schon damals war es offensichtlich, dass man es mit
einer Gaunerbande zu tun hatte, die mehr als nur sektiererische Untertone aufwies. Aber in der
charismatischen Szene wird jeder, der charismatisch zu sein scheint, aufgrund der angestrebten , Einheit”
akzeptiert.

Manipulative Gemeindemusik wurzelt in manipulierten ,Bekehrungen”

Erstens: Obwohl in diesem Interview mit Herrn Kendrick Siinde und Vergebung erwahnt werden, gibt es nicht
den geringsten Hinweis auf wahre Bufie und ein Verstandnis dessen, worum es bei Siinde geht. Dies ist
sicherlich der wichtigste Aspekt einer Bekehrungserfahrung, wie die Beispiele in der frithen Gemeinde zeigen,
als die Botschaft ,,durch ihre Herzen drang” (z. B. Apg 2,37). Obwohl ich keineswegs leugne, dass kleine Kinder
bekehrt und wiedergeboren werden konnen — auch wenn ihr Verstdndnis des Evangeliums nicht mit dem eines
Theologieprofessors identisch ist —, muss zunachst ein echtes Bewusstsein fiir die Notwendigkeit der Vergebung

2 Jesus Life Magazine, veroffentlicht auf der Webseite der Jesus Army Fellowship: https://web.archive.org/web/20010409162154/; siehe auch:
http://www jesus.org.uk/kendrick.html. Dieses Interview wurde auch auf der Webseite von Graham Kendrick unter dem Titel “Graham’s
Christianity” veroffentlicht.

21


https://web.archive.org/web/20010409162154/

und anschliefSend ein Sehnen nach Bufle vorhanden sein, sonst wird die Bekehrung zu einer blofien
gedanklichen Zustimmung, was sie heute in so vielen Féllen ist.®

Zweitens wird ein wirklich wiedergeborenes Kind sicherlich nicht spater zu einem rebellischen Jugendlichen,
der dazu neigt, den , Zynismus der damaligen Zeit” zu teilen, wie Kendrick es ausdrtickt. Es scheint in vielen
evangelikalen Gemeinden heute als selbstverstandlich angesehen zu werden, dass selbst Jugendliche, die sich
zum Christentum bekennen, weiterhin rebellische Teenager bleiben, die sich mit Rockmusik, lassiger Kleidung
und lauten Multimedia-Erlebnissen der Welt identifizieren. Aber eine solche offene Rebellion gehort zur
gefallenen Natur und sollte im Leben eines Glaubigen, egal welchen Alters, keinen Platz haben.

Drittens zeigt dieses Zeugnis das typische Merkmal des Neo-Evangelikalismus: das stdndige Verlangen nach
immer aufregenderen Erlebnissen, das standige ,, Suchen nach mehr von Gott” — ein Schlagwort in der
pfingstlich-charismatischen Szene, das mit dem Wunsch nach noch sensationeller , Lichttechnik” verbunden ist
und dem Wunsch, ,vom Geist ergriffen” zu werden, hinzufallen, Kauderwelsch zu reden usw. Unabhingig
davon, was Herr Kendrick hier sagt, war er tatséchlich ein , Erfahrungsmensch”, der aktiv nach einer
, Erfahrung” suchte. Gibt es hier nicht eine Verbindung zu seinem frithen Gebet, das , eine Ergriffenheit in mir”
ausloste, aber offenbar keine gottgefallige Bufse entfachte?

Bei der Hinwendung zu Christus geht es nicht um die Erzeugung menschlicher , Empfindungen”, sondern
um Bufie und ernsthafte Demut. Die Versammlung in der Christian Union, so glaubte er, war ihm nicht gut
genug, da es ihm ,,eintonig” vorkam — was bedeutet, dass die Versammlung nicht charismatisch war, denn in
diesen Kreisen herrscht Langeweile, wenn man keine aufwandige , Lichttechnik” anbietet. Doch anstatt sich
wie so viele unreife, fehlgeleitete Suchende an rechtglaubige Christen zu wenden, die eine gesunde Lehre
vertreten und ihm den richtigen Weg weisen, macht er sich auf die Suche nach sensationeller ,, Pyrotechnik”.3!
Die Hauskreisszene der charismatischen Bewegung war ohnehin schon immer ein seelsorgerliches Minenfeld,
und wenn man diesen Weg einschlédgt, landet man viel eher in einer Mini-Sekte als in einer gesunden
Versammlung!

Viertens, der Bericht iiber die , Erfiillung mit dem Heiligen Geist” ist ausgesprochen fragwiirdig. Christen
werden zwar angewiesen, ihr ganzes Leben lang ,, vom Geist erfiillt zu sein” (Eph 5,18); doch es ist so typisch fiir
die sensationsliisternen, erfahrungssiichtigen Evangelikalen von heute, ein Erlebnis als ihre vermeintliche
,,Geistestaufe” zu betonen.®? Und ist es nicht verwunderlich, dass das, was Kendrick als , echten Wendepunkt” in
seiner christlichen Erfahrung beschreibt, rein zufallig geschah, wéhrend er sich gerade ,, die Zihne putzte”?

Ehrlich gesagt fillt es mir schwer zu glauben, dass wir in einem ernsthaften Interview, das dazu gedacht ist,
in einem Offentlichen Medium das Zeugnis vom Wirken Gottes in seinem Leben und seinen Glauben an den
Sohn Gottes zu zeigen, einen so trivialen Bericht lesen. Dies steht vollig im Einklang mit der Oberfldchlichkeit
des neuen Lobpreises als Ganzes; und hier muss die Frage gestellt werden: Ist es richtig, dass Gemeinden Gott
aus einem Liederbuch anbeten, in dem fast 10 % der Lieder von einem Mann geschrieben wurden, dessen
offentliches Zeugnis in rechtglaubigen Gemeinden keinerlei Glaubwiirdigkeit hétte? Es tut mir leid, wenn Sie
das fiir etwas hart halten, aber die gréfite Bedrohung in den heutigen Gemeinden ist eine ,ich-zentrierte”
Oberflachlichkeit, die das Zeugnis der Gemeinde lahmt, und es schmerzt mich zutiefst wegen der Friichte, die
es getragen hat, und des Schadens, den es sowohl theologisch als auch pastoral angerichtet hat.

30 Es sei hier darauf hingewiesen, dass es zwei gleichwertige und gegensatzliche Irrtiimer gibt, denen wir im Hinblick auf die Erfahrung
der Bekehrung verfallen kénnen. Zum einen der sogenannte ,Sandemanismus” — benannt nach Robert Sandeman, 1718-1771, dem
schottischen Pfarrer, der diese Lehre erstmals 6ffentlich vertrat —, der die Vorstellung beinhaltet, dass ein Mensch lediglich den Aussagen
des Evangeliums miindlich zustimmen muss, um erldst zu sein, ohne dass es zu einer Verdnderung des Herzens oder einer Wiedergeburt
kommt. Zum anderen der sogenannte ,, Vorbereitung-ismus”, bei dem ein Mensch von der Notwendigkeit {iberzeugt ist, sich auf eine
extrem lange (oder sogar unbegrenzte) Phase intensiver Vorbereitung auf die Bekehrung einzulassen, in der er die strengsten
Herzenspriifungen durchlaufen muss, ohne die er nicht erldst werden kann. Wir miissen stets darauf achten, dass unsere Evangelisation
weder die , Leichtglaubigkeit” noch dessen Gegenteil, den , knechtischen Vorbereitung-ismus”, férdert. Sie liegen an den
entgegengesetzten Enden des Spektrums, aber beide sind todliche Fehler, die eine Bekehrung verhindern.

31 Nach den Erfahrungen des Autors mit dieser Art von Beschwerden hétte diese , besonders triste Versammlung der Christian Union an
einem College” durchaus aus frommen Jugendlichen bestehen koénnen, die im alten Stil Kirchenlieder sangen und sich still im Gebet vor
dem Herrn verneigten (ohne das fast obligatorische, trancebedingte Armeschwenken und das unverstandliche ,Zungenreden”, das man
heute in den meisten christlichen Vereinigungen an Universitdten und Colleges findet). In Kreisen, in denen sogenannter zeitgendssischer
christlicher Lobpreis praktiziert wird, und insbesondere unter fleischlichen Jugendlichen, die auf dem einfachen Férderband der
Evangelisation zur ,Bekehrung” beférdert wurden, gilt dies als langweilig und 6de.

32 Eine umfassende Diskussion dieser fragwiirdigen Erfahrung des 20. und 21. Jahrhunderts sowie vieler anderer Aspekte charismatischer
Pfingstverirrungen (und ein Vergleich mit New-Age-Phdnomenen) finden Sie in diesem kostenlosen E-Book auf der Website des Diakrisis-
Projekts: https://diakrisis-project.com/2023/05/13/new-booksigns-wonders-divine-revelation-the-gifts-of-the-spirit-their-abuses-intodays-
churches/.

33 Mission Praise beinhaltet 8.5% von Graham Kendricks Liedern und Songs of Fellowship 10%.

22



Es besteht ein klarer Zusammenhang zwischen dem verkiirzten , Christentum” dieser Art von
,,Bekehrungserfahrung” und dem, was der neue Lobpreis heute in den Gemeinden fordert. Dies ist ein Beispiel
fiir , Leichtglaubigkeit” begleitet von einer psychoreligiosen Geldstheit, die als ,Erfiillung des Heiligen
Geistes” getarnt ist. Solche Phanomene bilden die zugrunde liegende Theologie, die den Stil und Inhalt der
Lieder des neuen Lobpreises bestimmt, die bewusst eine falsche spirituelle Erfahrung herbeifithren. Und wer
eine oberfldchliche ,Bekehrungserfahrung” gemacht hat, wird seine Zeit immer damit verbringen, nach einem
tieferen, sogenannten ,zweiten Segen” (und einem dritten und vierten, ad infinitum) zu suchen. Folglich wird
anstelle des einfachen Wunsches nach ehrfiirchtigem Lobpreis des dreieinigen Gottes auch die Suche nach
einem immer grofleren ,High” zum Ziel der Anbetung. Daher werden diese Lieder oft verwendet, um eine
Person in einen sogenannten , verdnderten Bewusstseinszustand” zu versetzen, den ich nun erldautern werde.

Der neue Lobpreis fordert veranderte Bewusstseinszustiande

Tatsachlich geht die moderne Vorstellung, an einem Sonntag, dem Tag des Herrn, in die Gemeinde zu gehen,
um dort Gottesdienst zu feiern, davon aus, dass man in einen verdnderten Bewusstseinszustand (VBZ)
eintreten muss, damit Anbetung iiberhaupt stattfinden kann. In seinem Buch ,,Signs of Revival”, das den

, Toronto Segen” positiv bewertet, behauptet der charismatische Gemeindealteste Dr. Patrick Dixon, dass ein
VBZ ,ein normaler, iiblicher Bestandlteil christlichen Gebets und Gottesdienstes zu sein scheint”** und dass Unglaubige
offener fiir eine personliche Beziehung zu Gott sind, wenn sie in einen veranderten Bewusstseinszustand
versetzt werden konnen.? Dr. Dixon, der die moderne charismatische Zungenrede treffend als ,, Entleerung des
Geistes von logischen, sprachbezogenen Gedanken und Herbeifiihrung eines tranceihnlichen Zustands”3¢ beschreibt, ist
ein fiihrender medizinischer Autor in der christlichen Szene und ein energischer Befiirworter der Anwendung
veranderter Bewusstseinszustdnde im christlichen Leben und Gottesdienst. In einem Artikel in einer grofien
britischen Zeitung schrieb er:

»~Das menschliche Gehirn kennt drei Zustande: Wachen, Schlafen und irgendwo dazwischen. In
diesem dritten Zustand haben wir normalerweise unsere tiefgreifendsten spirituellen
Erfahrungen, wenn das Bewusstsein fiir das Unmittelbare schwindet und wir fiir eine andere
Dimension sensibilisiert werden.”%”

An anderer Stelle erklart Dr. Dixon, dass veranderte Bewusstseinszustande uns zwar nicht wirklich in Gottes
Gegenwart bringen, uns aber , eine Gegenwart bewusst machen kinnen, in die wir eintreten sollen” 3 Die
Befiirwortung verinderter Bewusstseinszustinde im christlichen Wandel und Gottesdienst stellt eine
gravierende Abkehr vom historischen christlichen Glauben dar und hat viel mehr mit dem Gnostizismus
gemeinsam, der die frithe Gemeinde plagte, sowie mit der stlichen Mystik, dem Okkultismus und der
New-Age-Szene.

Das Eintreten in einen veranderten Bewusstseinszustand versetzt das Gehirn in einen ,, Alpha-Wellen-
Zustand” und verursacht die Ausschiittung euphorisierender Endorphine im Kérper. Normalerweise handelt
es sich bei einem im Elektroenzephalogramm (EEG) aufgezeichneten Gehirnwellenmuster im Wachzustand
um ,,Beta-Wellen”, die zwischen dreizehn und sechsundzwanzig Hertz pro Sekunde liegen.

Es wurde jedoch ein anderer Gehirnzustand identifiziert, in dem ein diffuseres Bewusstsein herrscht, das
zwischen acht und dreizehn Hertz pro Sekunde aufweist. Dies ist es, was Yogis und Mystiker durch
Meditation zu erreichen versuchen. Dieser Alpha-Wellen-Gehirnzustand ist in der Tat ein prahypnotischer
Zustand, in dem eine Person extrem offen fiir Suggestionen ist — ob korperlich oder korperlos; und er hat nichts
damit zu tun, ,,in die Gegenwart Gottes zu kommen”. Ein Meditationshandbuch des New Age beschreibt diesen
veranderten Bewusstseinszustand als ,,schwebende, angenehme Leere oder Bewusstseinsverinderung, friedliche
Meditation” »® Wir sehen dieses tranceartige Szenario iiberall in charismatischen Versammlungen mit

34 Patrick Dixon, Signs of Revival (Kingsway, 1994), S. 275.

% Ebd., S. 266.

3% Ebd., S. 275.

37 The Independent, Saturday 18th February 1995, S.14 — ein Artikel mit dem Titel “It is not Insanity when MPs Bark or Roar”. Was fiir ein
Titel. Es fasst den Wahnsinn zusammen, der bereits 1995 infolge des sogenannten , Toronto-Segens” in die Gemeinden eingedrungen war.
38 Patrick Dixon, Signs of Revival (Kingsway, 1994), S. 277.

% Ray Van Over, Total Meditation: Mind Control Techniques for a Small Planet in Space (Collier Macmillan, 1978), p.107.

23



modernem Lobpreis, charakteristischerweise mit Handen in der Luft, geschlossenen Augen und dem Murmeln
von Kauderwelsch.

Uber die Mantra-Gesangsmystik sowohl des Ostens als auch des Westens schreibt Dr. Dixon: ,, Wiederholungen
beim Gebet oder in der Liturgie konnen die Gehirnaktivitit beruhigen und Geldstheit oder spirituelle Offenheit bringen.”40
All dies hat nichts mit wahrer Spiritualitat zu tun. Ein solcher Zustand kann leicht mit einem Biofeedback-
Gerat, Cannabis oder okkulter Meditation herbeigefiihrt werden. Es ist das ,, Alpha-Wellen”-Gefiihl des
Wohlbefindens, das durch diese rhythmischen Atem- und mantrischen Ubungen hervorgerufen wird, das der
Mensch erlebt und sich darunter die ,, Gegenwart des Herrn” vorstellt. Ware dies tatsachlich der Fall, wiirden
die Menschen nicht lachend und zuckend zuriickfallen, wie es bei charismatischen Versammlungen der Fall ist,
sondern vor Angst und voller Ehrfurcht auf das Angesicht fallen! Es lohnt sich, daran zu denken, dass in der
Bibel nur die Feinde Gottes riickwidrts hinfielen, wenn sie mit Gottes Macht konfrontiert wurden.4
Gldubige, die wahre Anhanger des Herrn, fallen immer in ehrfiirchtiger Anbetung und Verehrung auf ihr
Angesicht, wenn Gott ihnen erscheint.*?

Ich lenke die Aufmerksamkeit auf diese Tatsachen in Bezug auf verdnderte Bewusstseinszustiande, weil viele
evangelikale Gemeinden heute dem Vorbild charismatischer Gottesdienste folgen. Die Verwendung der Lieder
des modernen Lobpreises spielt dabei eine grofle Rolle. In diesem Zusammenhang ist es interessant festzustellen,
dass Graham Kendrick die Vorteile der zunehmend beliebten Verwendung Taizé-Gesénge mit ihren
monotonen Wiederholungen im Gottesdienst empfiehlt.# In einem CNN-Nachrichtenbeitrag mit dem Titel
,New Religion Uses Chants and Meditation for
Worship” (Neue Religion nutzt Gesinge und Meditation im Gottesdienst) wurde berichtet:

,Der Hunger nach Spiritualitit fithrt die Menschen in eine neue Art von Gottesdienst, die sich auf
Gesang und Meditation konzentriert. ,Es scheint einen Hunger nach dieser Art von Spiritualitit zu
geben’, schreibt Schwester Suzanne Toolan, die Taizé-Gottesdienste im Mercy Center anbietet, einer
katholischen Kirche in der San Francisco Bay Area, wo jeden Monat Hunderte von Menschen an
Taizé-Gottesdiensten teilnehmen. ,Man wiederholt es immer und immer wieder, und man wird
immer entspannender’, so Toolan. ,Und man gelangt von seinem jeweiligen Bewusstseinszustand
zu einem viel entspannteren Bewusstseinszustand.”*#

So werden die New-Age-Gesange aus Taizé, die Monche in Frankreich und trendige Katholiken in San
Francisco (tragen Sie unbedingt Blumen im Haar) so ansprechen, auch von dem Mann gutgeheifien, der
gegenwartig der beliebteste Songwriter fiir den modernen Lobpreis in Grofibritannien ist. Das sollte uns nicht
iiberraschen, da ein Grofsteil dieser Art von Anbetung dazu fiihrt, dass der menschliche Geist manipuliert
wird; und die Befiirworter nutzen dies, um bei christlichen Gemeindebesuchern einen veranderten
Bewusstseinszustand herbeizufiihren. So etwas war im Leben der wahren Gemeinde vor dieser abtriinnigen
Ara undenkbar.

Wenn eine ganze Gemeinde sich dem gegenwartigen Trend hingibt, die Arme zu erheben und die Augen zu
schlieflen, was offenkundig einer Art Trance gleichkommt, ist es hochst unwahrscheinlich, dass wirkliche
Anbetung stattfindet, da es um das eigene ,ICH und um die eigenen erstaunlichen subjektiven Gefiihle und
die eigene Vorstellung geht, in Gottes Gegenwart zu sein,” statt um objektive Anbetung Gottes. Obwohl viele
das Erheben der Arme als nebensichlich betrachten, stellt es doch einen Angriff auf die Zentralitidt Gottes
in der Anbetung dar, wenn es dazu dient, eine Gemeinde in einen Trancezustand zu versetzen. Genau das
erkennen so viele in ihrer volligen Naivitat nicht.

Eine Gemeinde dazu zu ermutigen, sich in einem mystischen Nebel zu verlieren und dann so zu tun, als sei
dies ein Akt der Anbetung vor Gott, ist zumindest das, was die Heilige Schrift im Griechischen als ethelothréskia
bezeichnet. Wie ich oben gezeigt habe, handelt es sich laut Strongs Konkordanz eigentlich um ,, selbst gewihlten
Gottesdienst” (Kol 2,23). In einem namhaften griechischen Lexikon wird das Wort auflerdem definiert als
,,Gottesdienst, den man sich selbst diktiert und erfindet, im Widerspruch zu Inhalt und Wesen des Glaubens, der auf

40 The Independent, Saturday 18th February 1995, S. 14.

41 Siehe Jo 18,6; vgl. Jes 28,13.

42 Siehe 1Mo 17,3; Jos 5,14; Hes 1,28; 44,4; Dan 8,17; Mt 17,5-6; Offb 7,11; 11,16.

4 Jesus Life Magazine Interview mit Graham Kendrick, von der Webseite Jesus Army Fellowship,
https://web.archive.org/web/20010409162154/http://www jesus.org. uk/kendrick. html.

44 CNN Korrespondentin Susan Reed in einem Artikel auf CNN Web News vom 20. Mai 1996. Der damalige Erzbischof von Canterbury,
Dr. George Carey, war ebenfalls in Taizé.

24



Christus ausgerichtet sein sollte.”*> [Hervorhebung hinzugefiigt] Das ist eine perfekte Zusammenfassung des
neuen Anbetungsstils.

Die Ironie liegt darin, dass man, wenn die Beziehung zu Gott wirklich gottzentriert und nicht selbstzentriert
ware, nicht auf humanistische Techniken zuriickgreift, die verdnderte Bewusstseinszustande durch repetitive
oder einschlafernde Lieder hervorrufen, um sich dem Thron der Gnade zu nahern. Der Grund, warum der
moderne Charismatiker in Gemeindeversammlungen einen verinderten Bewusstseinszustand erreichen
muss, liegt darin, dass er nicht auf die einfachen Verheiflungen der Bibel vertraut, um sich dem Herrn im
Gebet oder in der Anbetung zu nihern (R0 5,1-2; 8,15; Hebr 4,16; 10,19; Eph 2,18). Christliches Gebet ist in
erster Linie ein Gespréch, ein Zwiegesprach zwischen einem Geschopf und seinem Schopfer (vgl. Apg 16,25).
Nicht korperliche Entspannung und ein Wohlfiihlfaktor bestimmen die Qualitdt des Gebetslebens der
Gldubigen, sondern vielmehr die vollige Abhéngigkeit von Gott und das Bewusstsein seiner transzendenten
Kraft in Ehrfurcht und Gottesfurcht. Die wahren Alpha-Wellen (und Omega-Wellen) durch die
verfiihrerischen Alpha-Wellen zu ersetzen, ist eine vollig egozentrische und geistlose Ubung.

Eine solche Bewegung hat sich in den letzten Jahren entwickelt und setzt den neuen Lobpreisstil manipulativ
ein.

Ein weiterer mafigeblicher Trend im Bereich des modernen Lobpreises ist:
6. Die Abkehr von der biblischen Absonderung hin zu einer diffusen Okumene

Ein weiteres Hauptziel des Rock- und Pop-Gottesdienstes war es, die Konfessionen zusammenzubringen, egal
wie abtriinnig sie waren. Im vorderen Teil des Liederbuchs ,, Mission Praise” heifst es: ,, Dieses Buch ist ein
Manifest fiir christliche Einheit” und , Dieses Buch wurde zu einem Zweck zusammengestellt: die Christenheit aller
Konfessionen zu vereinen.” Und sicherlich hat es die Vereinigung der Konfessionen (von denen viele abtriinnig
sind) gefordert. Aber hat es wirklich Einheit unter den wahren Christen gebracht, von denen viele die
Einfithrung dieser Lieder als Affront gegen den Glauben empfinden? Es besteht kein Zweifel, dass der neue
Lobpreisstil unverhohlen eine wichtige Rolle bei der Forderung der modernen 6kumenischen Bewegung
gespielt hat, genau wie die Pfingstbewegung. Solange die Menschen Unsinn reden, Ddmonen aus Christen
austreiben, die Geistesgaben praktizieren, neue [charismatische] Lieder singen und die Taufe mit dem Heiligen
Geist als sekundére Erfahrung erleben, miissen sie alle eins und in Einheit vereint sein. So denken sie. Aber das
ist alles eine Schimare, die auf heidnischen Erfahrungen und der Uberhohung psychologischer und
emotionaler Zustédnde beruht.

Doch wie kann solche Musik das Produkt des Wirkens des Heiligen Geistes sein, wie die Liederdichter
behaupten, wenn sie doch lokale Gemeinden in die Fange einer Gemeinschaft fiithrt, die mit Sicherheit zu der
in der Heiligen Schrift prophezeiten abtriinnigen Weltkirche fithren wird?

Ein weiterer wichtiger Trend im Bereich modernen Lobpreisstils ist:
7. Der Ubergang vom partizipativen Gemeindegottesdienst zur Unterhaltung

Heutzutage werden Gemeinden zunehmend weniger als teilnehmende Gottesdienstteilnehmer, sondern als
Publikum betrachtet, das mit bithnengerechten Darbietungen, musikalischen Auffithrungen und anderen
Formen aufwendiger Spektakel unterhalten werden muss.

In vielen Gemeinden wird dieser Begriff der , Auffithrung” dadurch verstirkt, dass die Gemeinde/das
Publikum zum haufigen Applaus angehalten wird, wie bei einer Showveranstaltung — etwas, das man sich in
der frithen Gemeinde unter apostolischer Autoritat unmoglich vorstellen konnte. Wir scheinen vergessen zu
haben, dass in der frithen Gemeinde eine aufierordentliche Schlichtheit im Gottesdienst an der Tagesordnung
war. Die farbenprachtigen Spektakel, die wir heute sehen, mit ihren riesigen Choren und Orchestern,
komplexen musikalischen Arrangements, multimedialen Veranstaltungen, Lichtshows, vielfdltiger Beteiligung
und unterschiedlichen spektakuldren Darbietungen, sind sehr weit entfernt von dem, was in den ersten
Jahrhunderten der neutestamentlichen Gemeinde praktiziert wurde, und sie stehen im Widerspruch zum Geist
der Anbetung, der im Neuen Testament vor Augen gefiihrt wird. Der Gottesdienst der frithen Gemeinde
(urspriinglich nach dem Vorbild der Synagogen) bestand aus dem Singen eines Psalms oder Kirchenlieds,

45 Thayer’s Greek-English Lexicon, 1889zu é0eAoBonokeia, ethelothréskia, in Kolosser 2,23.

25



Gebeten, Lesungen aus der Heiligen Schrift, dem Abendmahl und — als Herzstiick — einer Bibelauslegung oder
Ermahnung durch einen Altesten/Pastor-Lehrer, dessen von Christus gegebene Aufgabe es war, ,als Prediger
und Lehrer mit Eifer titig zu sein” (Menge Ubersetzung: 1Tim 5,17), um die Gemeinde zu schiitzen und sie vor
den Wolfen zu bewahren (Eph 4,11-14). Wiirden sich die heutigen Neoevangelikalen plétzlich in das Jahr 150 n.
Chr. zuriickversetzt fithlen, wiirden sie sich unendlich langweilen und glauben, in eine tote Gemeinde
gekommen zu sein, weil ihr einziger Maf8stab in Bezug auf die Anbetung Gottes ihre eigenen , aufregenden”
und , anregenden” sinnlichen, durch , Lichteffekte erzeugte” Erfahrungen sind!

Der einzige berechtigte Platz fiir ein Musikinstrument im Gottesdienst besteht darin, die Melodie zu halten
und somit im Hintergrund als subtile Dienerin der im Gottesdienst erhobenen Stimmen zu fungieren. Beim
Betreten vieler neo-evangelikaler Gemeinden kdnnte man heute jedoch annehmen, dass die Musikinstrumente
wichtiger sind als die Stimmen. Der Gottesdienst in solchen Gemeinden ist vollig {ibertrieben geworden, mit
der Notwendigkeit professioneller ,, Anbetungsleiter”, komplexer Orchesterarrangements, eines grofien
Schlagzeugs, rhythmischer Gitarristen und endloser Probentage!

Lassen Sie mich nur Folgendes sagen: Der Zweck einer lokalen ekklesia [Gemeinde] besteht nicht darin,
die Bocke zu unterhalten, sondern die Schafe zu fiittern. Es scheint, dass diese Nahrung so gut wie versiegt
ist, wahrend die Unterhaltung nun Las Vegas-Ausmafle erreicht hat!

Ein weiterer neuerer Trend in der neuen Lobpreisszene — eng verwandt mit dem vorherigen Trend - ist:

8. Die Abkehr von der personlichen Hingabe als lebendiges Opfer vor Gott hin zur exhibitionistischen
Zurschaustellung der eigenen Gaben in der Gemeinde

Woher stammt die Vorstellung, dass jeder das Recht hat, seine personlichen Fahigkeiten in der gemeinsamen
Anbetung Gottes einzusetzen? Personliche Gaben und Fahigkeiten des Heiligen Geistes sollten in der
Gemeinde unbedingt genutzt und entwickelt werden. Das bedeutet aber nicht, dass jeder an jedem Sonntag im
Gottesdienst seine musikalischen und instrumentalen Talente unter Beweis stellen muss. Dieser egozentrische
Drang, seine Gaben zur Schau zu stellen, hat sich besonders in den etablierten Gemeinden entwickelt. Wir
bringen uns als lebendiges Opfer dar, nicht als ein mit Schleifen umwickeltes Geschenkpaket fiir Gott.

,Ich ermahne euch nun, ihr Briider, angesichts der Barmherzigkeit Gottes, dass ihr eure Leiber darbringt als ein
lebendiges, heiliges, Gott wohlgefiilliges Opfer: Das sei euer verniinftiger Gottesdienst!” (R6 12,1).

Wir miissen abnehmen, Er muss zunehmen! Ist das nicht der Kern biblischer Anbetung? Doch vieles, was
heute in Gottesdiensten geschieht, ist kaum mehr als Exhibitionismus, der sich hinter der Ausrede versteckt:
,,Gott will, dass ich meine Gaben nutze.” Eine Freundin bestatigte dies kiirzlich in einem Brief an mich und
beschrieb ihre bisherigen Erfahrungen im neuen Lobpreis der charismatischen Lobpreisszene:

»Wenn du mutig genug warst, etwas beizutragen, wie ein Lied, einen Tanz oder ein Instrumentalsolo, dann
wiirdest du, wenn es den Leuten gefiel, vielleicht fiir deine Bemiihungen gelobt und gedankt werden, was dein
Selbstwertgefiihl oder sogar deine Selbstherrlichkeit stirken wiirde.”

Meine Freunde, das ist das genaue Gegenteil dessen, worum es in der Anbetung Gottes gehen sollte. Die
Ausiibung von Gaben in der Gemeinde ist ein wichtiger Bestandteil des geistlichen Wachstums. Doch in einem
offentlichen Gottesdienst ist die Forderung von Selbstwertgefiihl und Selbstherrlichkeit das Letzte, was
geschehen sollte. Er muss wachsen, wir miissen abnehmen. Deshalb sollten nur reife Alteste die Leitung
innehaben.

Ein weiterer dominanter Trend in der heutigen Lobpreisszene ist:
9. Der Ubergang von Ehrfurcht und Gottesfurcht zu ,Leichtigkeit und Zerstreuung”
Dieser Trend, der mit dem neuen Lobpreis einhergeht, spiegelt sich in der Flut von Trainingsanziigen,

Turnschuhen, Minirocken, zerrissenen Jeans und anderer Freizeitkleidung wider, die man am Sonntag in so
vielen Gemeinden sieht.

26



Eine angemessene dufiere Form, die aus Ehrerbietung gegeniiber dem Herrn und seiner Gegenwart entsteht,
ist nicht dasselbe wie ,Spiefsiigkeit”. Wir miissen den richtigen Ton im Gottesdienst anschlagen, damit
Ungléubige, die hereinkommen, erkennen, dass wir unsere Gottesdienstzeit von unserer Freizeit
unterscheiden. Eine gesunde, respektvolle dufiere Form tragt mafigeblich zu unserem Wiirdegefiihl bei. Es ist
sicherlich falsch, Unglaubigen, die vollig unangemessen gekleidet in unsere Gemeinden kommen, die kalte
Schulter zu zeigen. Aber das ist etwas anderes als der allgemeine Drang unter bekennenden ,, Christen” zu
einer gekiinstelten Ungezwungenheit oder, wie ich einen anglikanischen Bischof es (zustimmend) beschreiben
horte, zu einem ,,Freizeit-Christentum®”.

Ich sage nicht, dass man seinen besten Anzug mit Krawatte tragen muss. Hier gibt es keine Regeln. Aber sich
ein wenig Miihe mit seinem Aussehen zu geben, ist sicherlich wichtiger, als auszusehen, als ware man gerade
aufgestanden oder als wiirde man in einen Nachtclub oder ein Fitnessstudio gehen.

Lassen Sie es mich so sagen: Wenn Sie zu einer Gartenparty im Buckingham Palast oder im Weifien Haus
eingeladen wiren, was wiirden Sie anziehen? Das gleiche schlampige Outfit, in dem Sie sich jeden Abend als
Couch-Potato zum Fernsehen kleiden? Sicherlich wiirden Sie diesen Anlass als besonders empfinden und sich
herausputzen.

Wenn Sie sich herausputzen wiirden, wenn Sie die Konigin/den Konig von England oder den Préasidenten der
USA treffen wiirden, warum wiirden Sie sich dann fiir den Kénig der Konige dieses Weltalls absichtlich leger
kleiden? ,, Ach”, sagen Sie vielleicht, , die Konigin/der Kénig/der Prasident schaut auf das Auflere, aber Gott
schaut auf das Herz.” Gott schaut sicherlich auf das Herz. Aber ist es nicht wahr, dass das, was wir dufSerlich
tragen, eine grofie Aussage dariiber macht, was im Inneren vorgeht? Mit unserer Kleidung zeigen wir
buchstiblich, was in unserem Herzen ist. Wenn wir unsere schabigsten Klamotten anziehen, um zum
offentlichen Gottesdienst zu kommen, oder uns so kleiden, als wiirden wir mit den Jungs auf dem Ortlichen
Sportplatz Fufiball spielen, sagt das nicht etwas iiber unsere innere Einstellung aus? Wenn wir hingegen unsere
Gottesdienste anders als alles gestalten, was wir sonst tun, hinterlassen wir einen starken Eindruck sowohl auf
uns selbst als auch auf unsere Mitmenschen. Das sind keine leeren Formalitédten. Ich befiirworte keine
Kleidung, die fiir uns gekiinstelt oder extravagant ware. Aber sie ist sicherlich Teil der gebiihrenden Ehrfurcht
und Verehrung, die wir dem Koénig der Konige entgegenbringen sollten.

Dies hdngt eng mit den Lobpreisliedern zusammen, die wir singen. Die Romantik, die in vielen modernen
Lobpreisliedern und Musikstiicken das Ich zum Mittelpunkt macht, hédngt mit legerer Kleidung zusammen,
was zum Ausdruck bringt: , Ich mochte mich in meiner Kleidung einfach auf meine eigene Weise ausdrtiicken.”
Es ist viel einfacher, in einer etwas formelleren Atmosphare ehrfiirchtig und gottesfiirchtig zu sein, in der die
Menschen sich bemiihen, nicht wie obdachlose ,, Abgebrannte” auszusehen, und sich stattdessen so kleiden,
dass ihre Individualitdt und Personlichkeit nicht auf extravagante Weise in den Vordergrund riickt.

Ein weiterer aktueller Trend in der Anbetungsszene — wiederum eng mit dem vorherigen Trend verbunden —
ist:

10. Die Abkehr von der Anbetung des dreieinigen Gottes in eine coole ,Kumpel-Beziehung” mit , Jesus”

Hand in Hand mit dem neuen Lobpreis geht ein zwangloser Umgang mit Gott, so dass man nur noch von
,Jesus” und nicht von ,,dem Herrn Jesus Christus” oder ,unserem Herrn” spricht. Der Hauptgrund dafiir ist,
dass es deutlich einfacher ist, Rock- und Poplieder einem ,Freund” vorzusingen als dem , Herrn der ganzen
Schopfung”. So findet man sogar, dass einige moderne Liederbiicher, wie z. B. ,Songs of Fellowship”, in ihrem
Stichwortverzeichnis nur , Jesus” auffiihren, statt ,Gott, der Sohn”, wie man es in solideren Gesangbiichern
findet. Dies alles ist Teil des Musters der freundschaftlichen Ungezwungenheit gegeniiber Gott, das den
charismatischen Gottesdienst durchdringt und in hohem Mafle von den Rock- und Pop-Lobgesangen
beeinflusst wurde, denn wie konnen Rock und Pop wirklich fromm sein?

Der letzte dominierende Trend im heutigen Lobpreis — aber keineswegs der unwichtigste — ist:

11. Die Abkehr von einem zeitlosen musikalischen Ausdruck hin zum den kurzlebigen, korrumpierten
Rock- und Popstil

Mit ,,zeitlosem musikalischen Ausdruck” meine ich Gemeindelieder, die nie wirklich veralten, mit Chorélen
und harmonischen Melodien von edler Erhabenheit, die der Anbetung eines herrlichen Gottes wiirdig sind. Es

27



gibt zahlreiche Beispiele dafiir in den Werken von Komponisten, deren Musik fiir Gemeindelieder verwendet
wurde, wie Sibelius, Mendelsohn, Schubert, Haydn, Beethoven usw.

Dennoch wird uns heute zunehmend gesagt, wir sollten Lieder im Rock- und Popstil in den Gottesdienst
integrieren, wenn wir Ungldubige in unsere Gemeinden locken wollen — insbesondere, wenn wir die
egozentrische, ,quicke” Jugend von heute ansprechen wollen. Dabei werden jedoch einige wichtige Fakten
iiber diese Art von Musik aufier Acht gelassen.

Dem werden wir uns nun in einer Reihe von Aspekten zuwenden, da wir hier zum ambivalenten Kern des
neuen Lobpreises vordringen.

i. Rockmusik ist die Musik der Rebellion

Rockmusik war von Anfang an im Allgemeinen der musikalische Ausdruck der Rebellion gegen Altere, gegen
Recht und Ordnung, gegen gute Manieren, gegen Sexualmoral und gegen Gottes Geschlechterrollen. Sie ist
urspriinglich die Musik der Sex-, Drogen- und Rock-and-Roll-Moral. Natiirlich hat nicht jedes Musikstiick, das
,rockig” ist, all dies auch représentiert. Es gab einige Ausnahmen im Bereich Softrock, Prog-Rock oder Folk-
Rock. Doch wie kann ein frommes Liederbuch iiberhaupt Lieder enthalten, die mit dieser Musikstromung
assoziiert werden? Wie konnen so viele christliche Gemeinden zulassen, dass Biicher mit Liedern des neuen
Lobpreisstils verwendet werden oder auf den riesigen Bildschirmen eingeblendet werden, wie es heutzutage in
so vielen Gemeinden {iblich ist?

Ich kenne einen Pastor, der gleich zu Beginn seines ersten Dienstes von einer Delegation junger Leute
angegriffen wurde, die einen sogenannten ,Jugendgottesdienst” mit ihrer eigenen Rockband und einem
,Prediger” aus einer der Bands forderten. Da er nicht als herzlos abweisend gelten wollte, willigte der junge
Pastor ein, sich mit diesen Jugendlichen zu einem Dialog zu treffen. Der Sprecher der Gruppe warf dem Pastor
vor, den Bezug zur Zeit verloren zu haben, und sagte etwas sehr Aufschlussreiches:

,Frither haben wir getan, was unsere Alteren uns gesagt haben; aber so ist das nicht mehr. Heute
wird uns in der Schule beigebracht, selbst zu denken und Dinge selbst zu regeln. Wir folgen nicht
mehr einfach unseren Alteren.”

Diese Jugendlichen verachteten die Altestenschaft regelrecht. Ist das die Art von Geist, die wir in unseren
Kirchen fordern wollen? Rockmusik ist der natiirliche musikalische Ausdruck von Rebellion. Wir beten
nicht, um unser Ego zu streicheln, sondern um Gott dafiir zu danken, dass er ist, wer er ist. Das konnen wir
nicht mit einem Musikstil erreichen, der eher Rebellion und Gehorsamsverweigerung als Ehrfurcht und
Unterwerfung verkorpert.

Die Befiirworter des neuen Lobpreises zeigen ein erhebliches Mafs an Geringschatzung gegeniiber jedem, der es
wagt zu behaupten, ihre Musik sei nicht ehrfiirchtig genug fiir einen christlichen Gottesdienst. Hier ist zum
Beispiel ein Song des , christlichen” Rockmusikers Don Francisco mit dem Titel , Freedom to Move”, ein
vehementer Rap-Angriff auf die Kritiker dieser Musik:

“I believe a believer has the freedom to move!

Now tell me, mister, what you tryin’ to do?

Those things you're sayin’, man they just ain’t true;

You wave the Bible and you scream and you shout;

But you don’t have a clue what you’re talkin” about.

You been goin’ through the churches like a Nazi for Truth
Sayin’ Christian rock music is destroyin’ the youth;
Slanderin” your brothers that you don’t even know,

Ruinin’ reputations every place that you go.

You call it devil music, say it’s right from the pit,

Scarin’ parents everywhere right out of their wits.

They’re goin’ to your meetings, buyin’ books and buyin’ tapes,
But all you're sellin’s legalism, guilt and sour grapes.

I know you wouldn’t use it for your Sunday mornin’ service,
But that ain’t no excuse to get so spiritually nervous.

I know you don't like it, but now listen my friend,

28



Just "cause you don’t like it doesn’t mean it’s a sin!

I know it isn’t heavy ministry, the lyrics are light,

But it’s got a funky rhythm and the band is really tight.
There’s a lot more to life than being down in the groove,
But I believe a believer has the freedom to move.

Won't you get off your soapbox and take off your shoes,
You know it ain’t the rhythm, it's the words that you use.
It’s not the drums or the electric guitar,

It’s all in the motives — it’s in who you really are.

So crank me up some country or some rhythm and blues,
I really don’t care what kind of flavor you choose.

Let the lyrics stay clean, let the people all groove,

And say “Thank you Jesus, for the freedom to move!”4

Deutscher Text: , Ich glaube, ein Glaubiger hat die Freiheit, sich zu bewegen! Und jetzt sag mir, Mister, was
willst du damit? Was du da sagst, ist einfach nicht wahr. Du wedelst mit der Bibel und schreist und briillst.
Aber du hast keine Ahnung, wovon du redest. Du bist wie ein Nazi auf der Suche nach der Wahrheit durch die
Gemeinden gezogen. Du sagst, christliche Rockmusik zerstort die Jugend. Du verleumdest deine Briider, die
du nicht einmal kennst. Du ruinierst deinen Ruf, egal wohin du gehst. Du nennst es Teufelsmusik, sagst, sie
kdme direkt aus der Holle. Du jagst Eltern iiberall in Angst und Schrecken. Sie gehen zu deinen
Versammlungen, kaufen Biicher und Kassetten. Aber Sie verkaufen nur Gesetzlichkeit, Schuld und Neid. Ich
weif3, du wiirdest es nicht fiir deinen Sonntagmorgengottesdienst verwenden. Aber das ist keine
Entschuldigung dafiir, geistlich so nervos zu werden. Ich weifS, du magst es nicht, aber jetzt hor mir zu, mein
Freund, nur weil du es nicht magst, heifst das nicht, dass es eine Siinde ist! Ich weif, es ist kein tiefer
Gottesdienst, die Texte sind trivial. Aber es hat einen funky Rhythmus und die Band ist wirklich gut. Es gibt
viel mehr im Leben, als nur im Rhythmus zu sein. Aber ich glaube, ein Glaubiger hat die Freiheit, sich zu
bewegen. Wiirdest du nicht aus deiner Seifenkiste aussteigen und deine Schuhe ausziehen? Du weifst, es liegt
nicht am Rhythmus, sondern an den Worten, die du verwendest. Es liegt nicht am Schlagzeug oder an der E-
Gitarre. Es liegt alles an den Motiven — es liegt daran, wer du wirklich bist. Also dreh mir Country oder
Rhythm and Blues auf. Mir ist wirklich egal, welche Geschmacksrichtung du wahlst. Lasst die Texte sauber
bleiben, lasst die Leute grooven, Und sagt: Danke, Jesus, fiir die Freiheit, mich zu bewegen!”

Hier bedarf es sicherlich keines Kommentars, denn die Texte sprechen fiir sich selbst. Rockmusik ist schlicht
und ergreifend die Musik der Rebellion. Dr. David Noebel schrieb in seinem Buch , The Beatles: A Study in
Drugs, Sex and Revolution”:

,Die eindeutige Tatsache ist, dass in der gegenwirtigen revolutiondren Ara Heavy-Beat-Musik
zum Katalysator fiir die jungen Radikalen geworden ist, die nicht nur die westliche Kultur
zerstoren, sondern auch Gott entthronen wollen.”4” [Hervorhebung durch den Autor]

Ist das die Art von Geist, die wir in unseren Gemeinden férdern wollen? Rockmusik — Heavy-Beat-Musik — ist
meist der natiirliche musikalische Ausdruck von Rebellion, Aufruhr und Ablehnung des Gottlichen.

ii. Rock- und Popmusik ist die Musik des Fleisches

In seinem ,, Dialog” mit den jungen Leuten bemerkte der im vorherigen Abschnitt erwahnte Pastor, dass sie
sehr darauf bestanden, Schlagzeug im Gottesdienst zu haben. Es war absolut unerlasslich, dass es ein
Schlagzeug gab. Auf die Frage, warum dies so notwendig sei, sagte der Sprecher der Gruppe, er empfinde
Gottesdienst ohne einen Beat als unmdglich. Aber das ist keine christliche Anbetung; das ist heidnische
,Anbetung”. Wie ein scharfsinniger Autor anmerkte:

46 Aus dem Album Come Away (1992) by Don Francisco.
47 David Noebel, The Beatles: A Study in Drugs, Sex and Revolution, 1971, S. 8.

29



,Der Tempel der Gemeinde besteht nicht aus leblosen Bausteinen, sondern aus lebendigen
Steinen, von denen jeder fiir sich ein Miniaturtempel ist. Die Anbetung, die dazu angemessen ist,
ist geistlich (1Petr 2,5) und verniinftig (R6 12,1). Diese Anbetung ist eine Hingabe, die von
Niichternheit, Wachsamkeit und Selbstbeherrschung gepragt ist. Diese Anbetung steht im
Gegensatz zur heidnischen Raserei, 1Korinther 12,2: Ihr wisst, dass ihr, als ihr zu den Heiden gehortet,
zu den stummen Gotzenbildern hingezogen, ja, fortgerissen wurdet [sozusagen durch einen hysterischen
Impuls]. Getriebenheit ist ein Merkmal, das das antike orgiastische Heidentum, moderne Voodoo-
dhnliche Kulte mit ihren besessenen Tanzen, die Pfingstbewegung und die Rockmusik gemeinsam
haben. Durch hammernde Beats und rhythmische Bewegungen werden Geist und Seele von den
fleischlichen Sinnen vernebelt und iibermannt. Der Gottesdienst des Neuen Testaments hingegen
hélt Korper und Sinne in Schach. Ein Gottesdienst, der auf einer ,kritischen Masse’
konvergierender triebhafter Erregung grofier Menschenmengen beruht, hat daher nichts mit dem
neutestamentlichen Christentum zu tun. ,Begeisterung’ wie in einer Sportarena hat in der
Gemeinde keinen Platz, und ein Streben danach verwéssert und entwiirdigt ihren Gottesdienst.”4

Gut ausgedriickt! Als weiteres Beispiel fiir die , fleischliche” Natur moderner Anbetung entdecken wir, dass
ein neues Lied in der Musikspalte der neo-evangelikalen Zeitung , Evangelicals Now” die musikalische
Richtung ,,Slightly Funky” anfiihrt.** Das Wort ,funky” leitet sich von , funk” ab, was zucken oder zittern
bedeutet. Es wird iiblicherweise verwendet, um ein Tier zu bezeichnen, das mit einem Bein ausschlagt.
,Funky-Musik” ist Musik, die eine Art Zucken in sich tragt und sich daher am besten fiir das sinnliche Tanzen
in Diskotheken eignet. Funky Musik hat auch deutliche sexuelle Untertone. Wie kann eine angeblich
evangelikale Zeitung ein ,funky” Lied bewerben, selbst wenn es dies als ,leicht” [slightly; hier , ein wenig
funky”] beschreibt? Wie um alles in der Welt kann ein solches Lied in der christlichen Anbetung eines
gerechten und heiligen Gottes verwendet werden?

In einem Bericht der Washington Post vom 27. April 1997 {iber einen Gottesdienst in der Brownsuville Assembly
of God Pfingstkirche in Pensacola hiefS es:

,Wumm ... wumm ... wumm ... wumm. Es beginnt mit einem Schlagzeuger, der einen
langsamen Beat spielt, der mehrere Minuten anhalt. Ein monotoner, drangender, schwerer Beat.
Gitarrist und Organist stimmen ein, zusammen mit einem Chor aus mehreren Dutzend Séngern in
lila Gewandern mit goldenen Scharpen. Vom ersten Ton an springen die Leute in den
Kirchenbianken auf, klatschen im Takt oder tanzen mit geschlossenen Augen und erhobenen
Hénden. Vor der ersten Reihe tanzen Teenager, eine Art Pfingst-Moshpit [Moshpit: wilder
Tanzbereich]. Waren da nicht das Kreuz und die Glasmalerei hinter der Kanzel, kénnte man
meinen, man sei in einer Rock-and-Roll-Show. Das erste Lied endet unter wildem Jubel. Ein
zweites beginnt, dann ein drittes und ein viertes... Der Gottesdienst dauert seit einer halben
Stunde an, und noch kein Wort wurde gepredigt.”

Rock und Pop sind zweifellos die Musik des Fleisches, und ihre Einfiihrung in die Kirchen ist eine
Gottesladsterung.

iii. Rock- und Popmusik setzt hauptsidchlich auf manipulative Effekte

Jeder im Rock- und Popgeschift wird Ihnen sagen, dass es eine Reihe von Formeln fiir erfolgreiches
Songwriting gibt, die einen Hit garantieren. Eine dieser Formeln ist in der Branche als ,, The Hook” bekannt
[eingdngige Melodie und eingangiger Text, der dazu fiihrt, dass man einen Song im Gedéachtnis behélt, um ihn
schnell mitzusingen oder mitzusummen]. Dabei geht es darum, sicherzustellen, dass eine bestimmte Textzeile
mit einer eingéngigen Melodie regelmafiig im Song wiederholt wird, um den Durchschnittsbiirger nach kurzer
Zeit dazu zu bringen, sie zu summen und ihn zum Kauf zu verleiten. Der ,,Hook” ist im Grunde eine Art
Mantra, das den Umsatz steigern soll. Die Beatles — die von ihrem Musikarrangeur George Martin gut
ausgebildet waren in dieser Musikrichtung seit der Zeit, als er sie 1962 unter Vertrag nahm, — wussten genau,
wie sie , The Hook” in praktisch jedem ihrer Songs einsetzen mussten. Wie wire es mit , She loves you, yeah,

48 Kurt Marquart, Church Growth as Mission Paradigm, Our Saviour Lutheran Church, Houston, 1994, S. 99-100.
4 Evangelicals Now, March 1998.

30



yeah, yeah” x 3, oder ,Help, I need somebody, Help, not just anybody, Help, you know I need someone, Help”, oder , All
you need is love” x 3, oder ,We all live in a yellow submarine, yellow submarine, yellow submarine...” oder ,,Sgt. Pepper’s
lonely... Sgt. Pepper's Lonely... Sgt. Pepper’s Lonely... Pepper’s Lonely Hearts Club Band” oder George Harrisons
~Mm, mm, my Lord (Hare Krishna), My, my, my Lord (Hare Krishna), Oh, oh my sweet Lord (Krishna Krishna), Ooh,
ooh, ooh (Hare Hare)” [na ja, die Anhanger des Krishna-Bewusstseins wissen bereits viel dariiber, wie man
Wiederholungen einsetzen kann, um sich in Trance zu versetzen!]. Und so viele mehr...

,The Hook” ist mehr als ein Refrain; es ist eine Liedzeile mit einem ausgelegten Kdder. Manchmal findet man
ihn in den Instrumentalparts. Beispiele fiir instrumentale Hooks sind der Fuzzbox-Gitarren-Opening des Songs
(I Can’t Get no) Satisfaction” von den Rolling Stones oder das Eroffnungsriff von ,,(Don’t Fear) The Reaper”
von den Blue Austernkult [Riff: eingdngige Melodie].

Wir konnen die gleiche ,,Hook”-Technik in vielen Liedern des neuen Lobpreisstils erkennen — sei es die endlose
Wiederholung derselben Strophe oder eine bestimmte Phrase, die einem im Kopf haften bleibt. Wie wére es mit
»Shine Jesus shine” (was auch immer das bedeuten mag!)? Die typische Platzierung dieser ansteigenden Zeilen
in den Liedern ist wie ein Ausloser fiir das unwillkiirliche Autheben der Héande!

Eines der {ibelsten Beispiele fiir diese Pop-Technik ist das Lied , I get so excited, Lord (I'm forgiven)”. Mit der
musikalischen Ausrichtung , mit Tempo und Swing” lautet der Text:

“I get so excited, Lord, ev'ry time I realise
I'm forgiven, I'm forgiven.

Jesus Lord, You've done it all,

You've paid the price,

I'm forgiven, I'm forgiven.

Hallelujah, Lord,

My heart just fills with praise,

My feet start dancing, my hands rise up,
And my lips they bless Your name.

I'm forgiven, I'm forgiven, I'm forgiven,
I'm forgiven, I'm forgiven, I'm forgiven”.
(Mick Ray, 1978, Kingsway's Thankyou Music)

Deutscher Text: ,,Ich bin so begeistert, Herr, jedes Mal, wenn mir klar wird, dass mir vergeben ist, mir vergeben
ist. Jesus, Herr, du hast alles getan, du hast den Preis bezahlt, mir ist vergeben, mir ist vergeben. Halleluja,
Herr. Mein Herz ist voll von Lobpreis. Meine Fiifse beginnen zu tanzen, meine Hénde erheben sich, und meine
Lippen preisen deinen Namen. Mir ist vergeben, mir ist vergeben, mir ist vergeben. Mir ist vergeben, mir ist
vergeben, mir ist vergeben.”

Wiederholungen bis zum Uberdruss. Wenn man bedenkt, dass dieses Lied eine so hohe Wahrheit der
Erlosung, die Sithne Christi, behandeln soll, ist es vollig banal — ganz zu schweigen von seiner volligen
Selbstbezogenheit.

Aber vor allem ist es ein Hit unter der neuen Generation manipulativer Lieder. Es verwendet den , Hook”,
stumpft den Geist mit seinen Wiederholungen ab, verstéarkt bestimmte prahypnotische religiose Rituale der
Nachafferei (Tanz, Erheben der Hinde) und enthélt ungefahr so viel Substanz wie eine verwelkte Erbse!
Traurigerweise hat es so viele Liebhaber gefunden.

Ein Freund, der viele Jahre in der Charismatischen Bewegung und in zahlreichen Gemeinschaften verbracht
hat, die im neuen Lobpreis verwurzelt waren, schrieb mir kiirzlich {iber dieses Lied. Sie erlduterte: , Wir haben das
Lied ,I'm forgiven’ [mir ist vergeben] so oft gesungen! AufSerhalb der Gemeinde sangen wir ,I'm a Gibbon’ [Ich bin ein
Gibbon-Affel. Wir haben uns selbst verspottet, als hitten wir geahnt, wie licherlich es war.” Ich frage mich, wie viele
andere, die in der neuen Lobpreis-Szene gefangen sind, auch dieses Gefiihl der Verhdhnung {iber die
Lacherlichkeit dieses leeren Liedrepertoires empfinden. Vielleicht ist dieser Artikel ein ausreichender Weckruf
fiir sie, um sich aus ihren Féangen zu befreien. Auf jeden Fall sollten wir dafiir beten.

iv. Rock- und Popmusik sind von Egozentrik gepragt

Die Essenz von Rock- und Popmusik ist im Wesentlichen der , Personenkult”. Man muss nur einem Gitarristen
beim Spielen zusehen, um zu erkennen, dass das Instrument eine erotische Erweiterung seines Korpers ist.

31



Das ist die Musik der , Ich”-Generation. Dies ist sicherlich ein weiterer Grund, warum wir Rock- und
Popmusik nicht als geeignetes Ausdrucksmittel fiir den christlichen Gottesdienst akzeptieren konnen.

Um dies zu veranschaulichen, hitten Sie die alte , Graham Kendrick”-Website sehen sollen, bevor sie gelscht
wurde (leider scheint sie komplett aus dem Internetarchiv geldscht worden zu sein). Sie war ein
hervorragendes Beispiel fiir die egozentrische und oberflachliche Natur der Rock- und Popszene sowohl in der
Welt als auch in der Gemeinde. Herr Kendrick ist der bekannteste Vertreter und Komponist des neuen
Lobpreisstils. Es ist sicherlich von Bedeutung, etwas iiber ihn zu wissen. Wenn Sie mit dem Mauszeiger {iber
den Seitentitel auf der , Startseite” dieser Website fahren, sehen Sie die Worte ,, Das Funky-Logo ist hier”. Der
Hintergrund der , Startseite” bestand aus tiber 300 identisch gekachelten Portréts des Songwriters. Eine der
Seiten enthalt mehrere Bilder des Mannes, eines davon mit der Uberschrift ,, Schine Haare und toller Bart!”. Eine
andere Seite tragt den Titel ,, Das Graham-Abzeichen”, mit dem Sie der Welt zeigen konnen, dass Sie ein Graham-
Kendrick-Fan sind. Das Abzeichen ist eine herunterladbare Grafik, die ein Bild von Herrn Kendrick zeigt,
umgeben von den Worten ,Ich liebe Graham”. Diese Grafik kann ausgedruckt und ausgemalt werden. Unter
dem Abzeichen wird uns gesagt, dass wir es ,,immer” tragen sollen.

Diese Website, die innerhalb von zwei Jahren Tausende von Besuchern verzeichnete, ist ein bemerkenswertes
Beispiel fiir die Eitelkeit und den Personenkult, die den grundlegenden Einfluss des neuen Lobpreisstils
ausmachen. Das geschah natiirlich lange bevor diese Leute begannen, raffinierte PR und Webdesigner
einzusetzen, wie sie es heute tun, und zweifellos haben sie inzwischen viel Reichtum angehéduft. Vielleicht
werden die Leute sagen, er war damals jung und ist heute reifer. Diese , unreife” Website entstand genau zu
der Zeit, als der neue Lobpreisstil den Gemeinden als wertvoll fiir das Leben der Gemeinde und die Anbetung
des Schopfers des Weltalls angepriesen wurde. Jetzt, mehr als zwei Jahrzehnte spater, ist der grofste Teil dieses
Vorhabens erledigt und hat sein Ziel erreicht. Die Gemeinden sind nun massiv infiziert, genau wie
beabsichtigt. Ehrfurcht und Gottesfurcht wurden durch Oberflichlichkeit und Egozentrik ersetzt, die sich
als Frommigkeit tarnen, und der Lackmustest fiir all das ist der Gott der subjektiven Erfahrung.

Man kann sich kaum vorstellen, dass Charles Wesley, Isaac Watts, Frances Havergal oder Augustus Toplady
so eitel gewesen waren, um sich im Internet so verehren zu lassen! Waren solche Liederdichter auf derartiges
Material in ihrem Namen in einem , Fanmagazin” ihrer Zeit aufmerksam geworden, hétten sie es sicher sofort
eingestellt. Der neue Lobpreis fordert eindeutig eine narzisstische Denkweise durch seine ungesunde Betonung
der ,Idole” und des Personenkults. Dies sind die natiirlichen Auswiichse der ,, Rock- und Pop-Eitelkeit”, in
dem diese Art von Musik angepriesen wird. Und diese Leute wagen es, derartiges mitten in die heilige
Gemeinde Gottes zu bringen. Ehrlich, liebe Freunde, ich habe keine Bedenken, diese Art von protziger
»Anbetung” in Form von Rockmusik mit den Pop-Hooks und der grundlegend minderwertigen Theologie
als abscheulich egozentrisch, der Selbstbefriedigung dienend und als schlichtweg gehaltlos zu bezeichnen.

Ich sage , der Selbstbefriedigung dienend”, weil es sich dabei meist nur um eine Gruppe einfallsloser
Personen handelt, die in ihrer eigenen Selbstgefélligkeit und fehlerhaften Theologie schwelgen und dies als
,Anbetung” bezeichnen. Unter dem Deckmantel von , Anbetung” und der angeblichen Schirmherrschaft des
Heiligen Geistes, haben sie giftige Schwaden in das Haus Gottes gebracht, um ihre Bewegung am Leben zu
erhalten. Tatsdchlich ist es das ultimative , Trojanische Pferd” fiir viele Elemente der abtriinnigen Gemeinde
unserer Zeit.

V.STRATEGIEN HINTER DEM NEUEM LOBPREISSTIL

Das gesamte Thema in Bezug auf Lieder und Anbetung ist eine massive pastorale Zeitbombe, und das wird
sich in den kommenden Jahren noch weiter verschérfen.

Was die naiven Befiirworter (und nicht die fithrenden Vertreter) der Lieder des neuen Anbetungsstils nicht
erkennen, ist, dass hinter dem Aufkommen dieser Lieder in der christlichen Szene eine verborgene Agenda
steckt. Denn die Musik des neuen Anbetungsstils ist eine Tiir, durch die sie eine unbiblische Weltanschauung in
Bezug auf Schliissellehren iiber Gemeinde, Ddmonen, das Reich Gottes, geistliche Gaben, die Souveranitat
Gottes, Gebet, den Heiligen Geist, Heiligung und viele andere Aspekte der christlichen Wahrheit und des
christlichen Lebens betreten.

Die Strategie hinter dem neuen Anbetungsstil — und insbesondere seinen Liedern — ist nahezu identisch mit der
Strategie der charismatischen Pfingstbewegung. Es funktioniert durch den Prozess der Infiltration, wobei die
Musik des neuen Anbetungsstils als Vorlaufer fungiert, als , Aufweicher”, um dem gesamten charismatischen
System den Weg zu ebnen und um ihr umfassendes unbiblisches Glaubenssystems einzufiihren.

32



Ist es nicht so, dass dort, wo die Lieder des neuen Anbetungsstils in kleinem Rahmen eingefiihrt werden,
um den Bediirfnissen einer Gemeinde gerecht zu werden, bald viel mehr Forderungen nach einer
zunehmenden Liberalisierung des Gottesdienstes aufkommen werden, gepaart mit zahlreichen anderen
neuen und schidlichen Einfliissen, die eine Vielzahl von seelsorgerlichen Problemen mit sich bringen?

Wenn man Lieder in sein Gesangbuch aufnimmt, die von missionierenden Mitgliedern der pfingstlich-
charismatischen Bewegung geschrieben wurden, unterstiitzt man damit faktisch die Bewegung als Ganzes.
Denn ihre Lieder wurden aus einer bestimmten Perspektive geschrieben — nicht nur in Bezug auf die Texte,
sondern auch auf die Stimmung, die durch die Musik erzeugt wird. Wie ich oben beschrieben habe:

. Es ist wichtig zu erkennen, dass der Grofiteil der Lieder des neuen Lobpreisstils von Menschen
geschrieben wurde, die glithende Verfechter charismatischer Lehren sind, die friihere
Generationen von Glaubigen als ,Fanatismus’ und ,Enthusiasmus’ ablehnten.* Diese Lieder
wurden mit dem bewussten Ziel komponiert, ihre Lehren in den Gemeinden zu verbreiten. Mit
anderen Worten: Der neue Lobpreisstil will andere fiir sich einnehmen — und was er foérdern will, ist
ein anderes Evangelium und eine Form der Religion, die sehr weit von der Bibel entfernt ist,
obwohl die Mehrheit der heutigen bekennenden ,Christen’ dies nicht erkennt. Die Liederbiicher
des neuen Lobpreisstils wurden bewusst veroffentlicht, um in den Gemeinden eine Veranderung
hin zu dieser neuen, falschen Praxis des ,Christentums’ zu bewirken. Man muss nur die Biicher
der wichtigsten Vertreter und Liederdichter des neuen Lobpreises lesen, um sich davon zu
iiberzeugen, dass es so kommen wird.”

Ich bin iiberzeugt, dass es sich hier nicht um bloSe Modernisierung oder Uberkontextualisierung handelt,
sondern um eine sehr triigerische satanische Strategie — so geschickt, dass sie sogar die Auserwihlten
tduschen konnte (wenn das moglich wire).

Das ist die einzige Schlussfolgerung, zu der ich kommen kann, a) aufgrund der aufierordentlichen Subtilitat,
die damit verbunden ist, und b) aufgrund dessen, was in den Gemeinden erreicht wird, wenn die Lieder des
neuen Lobpreises ihre Gemeinden erobern: Unruhe, Spaltung, Intrigen, Parteiungen und ein schlechter Umgang
mit denjenigen, die sich dem Wandel widersetzen, die Verdummung der Gemeinde, die schlechte Theologie,
die Untergrabung biblischer Autoritdtsstrukturen, die Herabstufung des zentralen Stellenwerts der
Bibelauslegung und letztendlich die Zerstérung der Glaubwiirdigkeit der evangeliumsgemafien Gemeinden in
den Augen wahrhaft suchender Unglaubiger.

Ehrlich gesagt, die meisten Ungldaubigen, mit denen ich spreche, finden frohliche, klatschende Gemeinden
mit , Lichttechnik” einfach nur albern! Die charismatische Bewegung — weit davon entfernt, eine globale Kraft
des Wandels zu sein, wie sie sich selbst sieht — hat die Gemeinde oberflachlich und lacherlich erscheinen lassen
und zieht nur diejenigen an, die die fleischliche Musik und den ganzen Rummel mégen. Ist das nicht die
Erfiillung von Satans Traumen, wenn er, hollisch wiitend auf die Frau [die Gemeinde], alles daran setzt, Krieg
zu fithren mit den tibrigen Kindern, die die Gebote Gottes halten und am Zeugnis Jesu festhalten (Offb 12,17)?
Satans zorngetriebenes Ziel in den Gemeinden besteht darin, den Gottesdienst zu entehren (weil er denkt,
dass er allein ,,Gott” ist) und die Evangelisation dieser Gemeinden zu sabotieren, sodass sie zu Bastionen
des , Leichtgldubigen” und der oberflichlichen Pseudo-Heiligung werden.

Aber wie funktioniert das tatsachlich, und inwiefern dienen die Liederdichter und Befiirworter des neuen
Lobpreises als Opfer dieser satanischen Strategie? Ich glaube nicht einen Moment lang, dass die Befiirworter des
neuen Lobpreises oder ihre Liederdichter das geringste Verstandnis haben, in welchem Ausmaf sie zu
Werkzeugen der Méachte der Finsternis geworden sind. Aber ich glaube, sie sind solche Werkzeuge. Und wenn
wir die Strategien untersuchen, werden wir sicherlich verstehen, warum.

50 Ich wiederhole mich auch in dieser Fuinote, damit wir uns die Bedeutung dieser Worte in Erinnerung rufen. Unter ,, Enthusiasmus”
verstehe ich , religiose Extravaganz” (Chambers English Dictionary). Die Puritaner verwendeten das Wort , Enthusiasmus”, um sich auf
AuBerungen und physische Manifestationen zu beziehen, die angeblich unter dem Vorwand , géttlicher Inspiration” stattfanden. Daher
waren , Enthusiasten” diejenigen, die bereitwillig jedem religiosen Gefiihl freien Lauf lieSen, das eher auf subjektiven Empfindungen als
auf objektiver Wahrheit beruhte. Heute wiirden diese Begriffe die Extravaganzen der pfingst-charismatischen Bewegungen umfassen,
einschliefSlich der bizarren Manifestationen, die der , Toronto-Segen” hervorgebracht hat, und der damit verbundenen

, Erweckungsbewegung”, die einen Wendepunkt des Bosen in der Kirchengeschichte darstellte. Das Wort , Enthusiasmus” hat {ibrigens
eine sehr aufschlussreiche Etymologie: Es leitet sich vom griechischen Wort ,.enthousiazein” ab, einem zusammengesetzten Wort, das ,,von
einem Gott inspiriert sein” bedeutet und sich wiederum von ,,en” (in) und , theos” (ein Gott) ableitet. Welcher Gott ist es im Fall des neuen
Anbetungsstils?

33



Die erste zentrale Strategie hinter dem neuen Gottesdienststil ist:
1. Gemeinden ihres Unterscheidungsvermogens zu berauben

Hand in Hand mit den Liedern des neuen Lobpreises geht eine vollig kritiklose Haltung in Bezug auf
minderwertige Theologie aller Art einher. Tatsédchlich ist in jeder Gemeinde, die diese Lieder singt, eine Art
Verkiimmerung zu verzeichnen, indem die Fahigkeit, kritisch zu denken, abnimmt! Schon das Aufwerfen einer
Frage, selbst in der mildesten Art und Weise, zieht dem Fragenden Spott und Verfolgung zu, oder er oder sie
konnte von einem ihrer Schamanen des , Befreiungsdienstes” beschuldigt werden, , Befreiung” zu benétigen,
was ein weiterer Angriff auf die eigentliche Bedeutung des Heils ist!5!

Das soll nicht heifSen, dass Gemeinden, die den neuen Lobpreis einfiithren, ein schwaches Glaubensbekenntnis
haben. Im Gegenteil, oft ist ihr Bekenntnis in den wesentlichen Aspekten iiberwiegend akzeptabel. Das grofie
Problem solcher Gemeinden liegt jedoch nicht darin, was sie bekennen, sondern darin, was sie nicht
verurteilen. So akzeptieren die Verfechter des neuen Lobpreises, wie die charismatische Bewegung auch, jeden
als , Christen”, sofern er die gleichen Lieder wie sie singt — ob es sich um einen liberalen Protestanten, einen
Katholiken oder was auch immer handelt. Der Hauptgrund dafiir ist, die kirchliche , Einheit” nicht zu storen.
So schreibt beispielsweise der fiihrende charismatische Liedermacher Dave Fellingham: ,, Anbetung gibt uns
auch ein viel stdrkeres Gefiihl der Einheit — wenn wir alle gemeinsam Gott loben, neigen wir dazu, unsere
theologischen Unterschiede zu vergessen.”> Ein solcher Ansatz mag zwar einer Versammlung von Menschen
ein warmes Gefiihl der Zusammengehorigkeit vermitteln, aber er schiitzt die Herde nicht vor den Wélfen.

Es ist ein fester Grundsatz, dass der neue Anbetungsstil, wann immer er in eine Gemeinde Einzug halt, diese
zunehmend unfahig macht, Wahrheit von Liige zu unterscheiden, und sogar die Bereitwilligkeit ldhmen, dies
zu tun; denn wiirden sie danach streben, Wahrheit von Liige zu unterscheiden, konnten sie ihre fleischlichen
Neigungen leicht durchschauen.

Eine weitere zentrale Strategie hinter dem neuen Anbetungsstil ist:
2. Die fortschreitende ,Charismatisierung” des Gottesdienstes und der Gemeinde

Die Lieder des neuen Lobpreises haben ihre Wurzeln in einer Bewegung, die die Auffassung vertritt, dass es
gegenwartig eine Wiederherstellung des apostolischen Zeitalters der Wunderwirkung, Heilung und
Déamonenaustreibung durch moderne , Apostel” gibt. Dieser ,Restaurationismus” [Lehre, wonach die gesamte
Welt verchristlicht werden wird] ist die treibende Kraft hinter den meisten Liedern des neuen Lobpreises. So mag
beispielsweise das populére Lied von Graham Kendrick mit der Aussage ,,Restore O Lord the honour of your
name, in works of sovereign power come shake the earth again” (Stelle die Ehre deines Namens wieder her, Herr, in
Werken souveridner Macht erschiittere die Erde wieder) heilsam erscheinen, bis man erkennt, dass der Liederdichter
ein Beftirworter der Pseudowunder der von ihm befiirworteten ,, Zeichen und Wunder”-
Restaurationsbewegung ist. Die fortschreitende , Charismatisierung” evangelikaler Gemeinden ist eine
wichtige Strategie der charismatischen Bewegung. Dies wird deutlich in dem 1992 erschienenen Buch ,, The
Fourth Wave — Charismatics & Evangelicals: Are we Ready to Come Together (Die vierte Welle — Charismatiker &
Evangelikale: Sind wir bereit, zusammenzukommen?)” von David Pawson mit einem sehr ausfiithrlichen Vorwort
von Clive Calver von der Evangelischen Allianz. Im Schutzumschlag heifst es: , Die Zeit ist reif fiir die vollstindige
Integration der beiden am schnellsten wachsenden Stromungen der Christenheit.” Die einzige Moglichkeit, diese
beiden Stromungen zu vereinen, besteht darin, die Evangelikalen zu Charismatikern zu machen, was der
eigentliche Zweck des neuen Lobpreises ist. Dabei geht es nicht um Einheit oder Integration, sondern um eine
ziigellose Machtiibernahme — und eine der wichtigsten Moglichkeiten, wie diese Machtiibernahme bewirkt
wird, sind die Lieder des neuen Lobpreises. Einer ihrer Hauptvertreter, Philip Lawson-Johnson, erkldrt in seinem
Buch ,,In Spirit and in Truth” (Im Geist und in Wahrheit) offen:

,Diese Lieder sind zu einer passenden Begleitung fiir die zunehmende Ausiibung von
Geistesgaben wie Zungenrede, Prophetie und Heilung in den Gottesdiensten im ganzen Land

51 Mehr iiber , Befreiungsdienste” in einem Artikel unter: https://diakrisis-project.com/2022/02/15/delivered-from-evil-is
exorcism-ever-necessary-for-the-disciple-of-christ/.
52 David Fellingham, To the Praise of His Glory (Kingsway, 1995), S. 41.

34



geworden. ... Wahrend wir die Menschen lehren und zum Gottesdienst ermutigen, sehne ich
mich danach, die Einheit des Leibes Christi wachsen zu sehen und den Glauben vieler zu starken,
wenn sie die Herrlichkeit und Majestit Gottes in Zeichen, Wundern, Heilungen, Befreiung,
Bekehrungen Tausender und der Wiederherstellung seines Konigreichs in diesem Land
manifestieren sehen.”>* [Hervorhebung durch den Autor]

Wir werden in spateren Abschnitten noch mehr iiber die Beziehung zwischen den Liedern des neuen Lobpreises
und der fortschreitenden ,Charismatisierung” der Gemeinden durch die Taufe im Heiligen Geist, das
Zungenreden und verdanderte Bewusstseinszustande sagen. Im letzten Satz des Zitats von Lawson-Johnson,
,.die Wiederherstellung seines Konigreichs in diesem Land”, sehen wir jedoch, dass mit dieser Strategie der
fortschreitenden ,Charismatisierung” der Gemeinden durch die Lieder des neuen Lobpreises eine weitere
zentrale Strategie verbunden ist:

3. Die Stellung der Gemeinde in der Welt zu verzerren

Wir haben es hier mit einer falschen Vorstellung davon zu tun, wie das Reich Gottes errichtet wird. Das
Konzept des ,Reiches Gottes” in den Kopfen dieser Songwriter unterscheidet sich stark von dem der Heiligen
Schrift. Einer der Songwriter des neuen Lobpreisstils, Dave Fellingham, erklart:

,Gott stellt die Anbetung in seiner Gemeinde wieder her, und die Wiederherstellung der
Anbetung ist immer mit etwas anderem verbunden — einer machtigen AusgiefSfung des Heiligen
Geistes. Eines der wichtigsten Dinge tiber das endzeitliche Wirken des Heiligen Geistes in der
Erweckung ist: Gott wird ein Volk des Lobes in allen Nationen haben.”5* [Hervorhebung durch
den Autor]

Fellingham zitiert dann die beiden populéren Lieder des neuen Lobpreisstils, die Ende der 1970er Jahre
geschrieben wurden: ,For I'm building a people of Power” und ,, All over the world the Spirit is moving... as the waters
cover the sea.” Er behauptet, diese Lieder seien , prophetische” Beweise fiir die kommende globale Erweckung,
die , die Wiederkunft Jesu einlduten” werde. Ein wichtiger Bestandteil dieser Erweckung soll nach Ansicht all
dieser Liederdichter des neuen Lobpreises im sogenannten , Toronto Segen” der 1990er Jahre erfiillt worden sein.

Wie konnte sich der , Toronto-Segen” in den fiinf Jahren von 1993 bis 1998 so leicht in so vielen sich als
evangelikal bezeichnenden Gemeinden etablieren? Hatte die Einfiihrung von Liedern des neuen Lobpreises in
diesen Gemeinden nicht bereits einen fruchtbaren Nahrboden geschaffen — eine Avantgarde, wenn man so will
—, wo solche Entwicklungen nur wie eine natiirliche Folge erscheinen?%

Die unbiblische Fantasie einer globalen Erweckung, die die Wiederkunft Christi einlduten soll

Das Problem ist, dass die von den Liederdichtern des neuen Lobpreises {ibernommene Sichtweise des
Kénigreichs keine biblische Sichtweise ist. Sie glauben an eine ,endzeitliche Bewegung des Heiligen Geistes” in
Form einer globalen Erweckung, die die Wiederkunft des Herrn Jesus Christus einlduten wird. Sie glauben,
dass Gottes Ruhm nur dann gewiirdigt werden kann, wenn die Welt durch eine globale Erweckung
,christianisiert” wird. Dieser Erweckung geht die Wiederherstellung des apostolischen Dienstes der Zeichen
und Wunder voraus, ein Sieg, der in der Welt sichtbar werden soll, bevor der Herr Jesus wiederkommt.

Die biblische Sicht der Stellung des Gottesvolkes in der Welt wird jedoch in Offenbarung 12 klar dargelegt: Es
ist in dieser Wiiste einer Welt standiger Verfolgung ausgesetzt, steht aber unter dem standigen Schutz des
Herrn, fern von der Gegenwart der Schlange. Dies ist der Zustand des Gottesvolkes bis zum Ende dieses
gegenwirtigen bosen Zeitalters. Erst am Tag des Gerichts wird das Blut der Martyrer gerédcht (Offb 19,2). In der
Offenbarung des Johannes ist es das babylonische Weltsystem (einschliefilich der falschen Kirche), das
gekleidet in Purpur und Scharlach und iibergoldet mit Gold und Edelsteinen und Perlen” ist (Oftb 17,4),
wahrend das wahre Gottesvolk ,in Sacktuch gekleidet” ist, wie die ,zwei Zeugen” veranschaulichen, die das

58 Philip Lawson-Johnson, In Spirit & in Truth, (Hodder & Stoughton, 1989), S. 162-175.

54 Ebd., S. 41-43.

% Und konnte der Grund dafiir, dass so viele evangelikale Fiithrungspersonlichkeiten zu diesen Entwicklungen geschwiegen haben, darin
begriindet sein, weil auch sie sich falschlicherweise nach einer weltweiten Erweckung sehnen?

35



Zeugnis des Evangeliums fiir das leidende, verfolgte Gottesvolk in diesem gegenwaértigen bosen Zeitalter
symbolisieren (Offb 11,3).

Es wird sicherlich bis zum Schluss bemerkenswerte Erfolge des Evangeliums geben, aber die Heilige Schrift
weif’ nichts von einer Christianisierung der Welt vor der Wiederkunft Christi, wie die Liederdichter des neuen
Lobpreises glauben. Entgegen der Annahme vieler Christen liefert die Bibel keine Beweise dafiir, dass der
Wiederkunft des Herrn ein Goldenes Zeitalter globaler Erweckung oder eine weitgehend , christianisierte”
Welt vorausgehen wird — eine Fantasie, die manchmal als ,,die Herrlichkeit der Heiligen in der Endzeit”
bezeichnet wird. Es ist duferst wichtig, dass wir dies aus biblischer Perspektive und nicht aus der Sicht
menschlicher Systeme und Traditionen verstehen, denn die gesamte Vorstellung eines zukiinftigen
irdischen Goldenen Zeitalters ist grundlegend fiir jiidische und gnostische Glaubenssysteme — ganz zu
schweigen vom Maitreya der tibetischen Buddhisten, dem , Weltlehrer” der New Ager und dem Mahdi der
Muslime - jedoch nicht fiir das Wort Gottes. Da sich das Ende dieses Zeitalters dem Ende zuneigt, miissen die
Glaubigen angesichts der weitverbreiteten Verfolgung, die unweigerlich einsetzen wird, erneut ihre Kraft im
Herrn sammeln. Das ist die biblische Realitdt, im Gegensatz zu der Fantasie, die durch die oberflachlichen,
triumphalistischen Lieder des neuen Lobpreises verbreitet wird. Die Bibel lehrt nicht, dass es eine Erweckung in
der Endzeit geben wird. Stattdessen offenbart sie, dass es zum Glaubensabfall (2Thess 2,3) kommen wird, zu
einer Zeit grofier Triibsal und eine Verbreitung von ,, falschen Christussen und falschen Propheten”, wie der Herr
Jesus es ausdriickt (Mt 24,21.24), sowie zur Offenbarung des Antichristen (2Thess 2,3-4), der das Volk Gottes
abschlachtet (Dan 7,21; Offb 11,7; 13,7)!

Diese Liederdichter sehen eine wichtige Verbindung zwischen ihren Liedern und der Einfiihrung dieser
,Erweckung” und der Errichtung ihres falschen ,,Reiches Gottes auf Erden”. Auch Jack Hayford (bekannt fiir
sein Lied , Majesty”) betrachtet diese Verbindung zwischen dem neuen Lobpreis und der Einfithrung dieses
,Reiches Gottes” als elementar. In seinem Buch , Worship His Majesty” schreibt er: ,, Aus der Gemeinde, die
glorreich auf der Weltbiihne in Erscheinung tritt, wird die neue Reformation der Anbetung hervorgehen.”> Jack
Hayfords beliebter Song ,, Majesty” bezieht sich auf diese Vorstellung des Begriffs ,, Reichgottesautoritit”. Dies
alles ist Teil der dominionistischen , Konigreich-Jetzt“-Lehre des modernen Restaurationismus — der
Vorstellung, das Reich Gottes hier auf Erden mit Macht und Autoritit zu errichten. Indem wir diese
populdren Lieder singen, geben wir tatsdchlich einem v6llig falschen Konzept vom Reich Gottes Glauben,
das sich allmédhlich durch die Gottesdienste in die Herzen und in das Denken der Gemeinde einschleicht.
Aus diesem Grund wiirde ich sie niemals singen, und deshalb miissen sie vehement abgelehnt werden.

Die Vorstellung vom Konigreich der Restaurationisten widerspricht dem Herrn Jesus

Auch der Liederdichter des neuen Lobpreises, Dave Fellingham, vertritt diese falsche Vorstellung vom
Konigreich auf Erden. In seinem 1989 erschienenen Buch , In Spirit and Truth” schreibt er:

»,Das Phinomen des modernen Anbetungsliedes ist ein integraler Bestandteil dessen, was Gott
weltweit tut. ... Der Dienst der Leitung von Lobpreis und Anbetung und der Musik ist von
entscheidender Bedeutung, um Gottes Zweck zu erfiillen und das Reich auf Erden kommen zu
sehen.”® [Hervorhebung durch den Autor]

Im Gegensatz zu dieser Aussage erklarte der Herr Jesus Christus, dass sein Reich nicht von dieser Welt sei (Jo
18,36) und dass das Reich Gottes nicht mit sichtbaren Zeichen kommen werde (Lk 17,20). Wenn Fellingham von
Gottes weltweitem Wirken spricht, bezieht er sich auf das phanomenale Wachstum der charismatischen
Bewegung, das er als Beweis fiir die bevorstehende falsche , Erweckung” betrachtet. Und er geht in seinem
Buch ,, Worship Restored” weiter auf dieses Thema ein in einem Abschnitt {iber Anbetung und das Koénigreich,
wo er den Einsatz des Zungengesangs als Form der geistlichen Kampffiihrung befiirwortet, um so die
Déamonen zu vertreiben und das Konigreich herbeizufiihren.” Was fiir ein Blodsinn das alles ist! Wollen Sie

5 Dies wurde in vielen meiner Artikel und Biicher behandelt. Siehe insbesondere meinen ausfiihrlichen 650-seitigen Kommentar zur
Offenbarung des Johannes, den Sie unter diesem Link kostenlos herunterladen kdnnen: https://diakrisisproject.com/2022/06/10/the-
essential-apocalypse-making-sense-ofthe-book-of-revelation-is-ready-for-download/.

57 Jack Hayford, Worship His Majesty (Word Books, 1987), S. 20-25.

5 Dave Fellingham, In Spirit & in Truth (Hodder & Stoughton, 1989), S. 53,56.

% Dave Fellingham, Worship Restored, op. cit., S. 118-123.

36



diese Art von Musik wirklich in Threr Gemeinde haben, sie singen und erlernen? Sind Sie nicht vor Gott
verpflichtet, ihr mit aller Kraft zu widerstehen?

Ein anderer Liederdichter des neuen Lobpreises, Noel Richards, schreibt: , Eine Gemeinde, die auf die aktuelle
prophetische Betonung reagiert, wird neue Lieder einfiihren. Diejenigen, die das nicht tun, singen nur die ,guten alten
Kirchenlieder”.% Diese ,aktuelle prophetische Betonung”, auf die sich Noel Richards bezieht, ist die
restaurationistische/dominionistische Vorstellung des Konigreichs. Dies ist die verborgene Absicht aller Lieder
des neuen Lobpreises, den die Menschen heute so gerne in ihre Gemeinden integrieren. Die ,globale
Welterweckung” ist eine triumphalistische, charismatische Fantasie, die ihre verborgene Absicht
rechtfertigen soll.

Der neue Lobpreis etabliert sich so leicht in einer Gemeinde, weil wenig fundierte, leicht zu tduschende
Menschen sich so schnell von all dem triumphalistischen Gerede vom Konigreich mitreiflen lassen. Viele
scheinen zu glauben, dass das Evangelium die grofse Mehrheit der Weltbevolkerung fiir sich gewinnen muss,
damit der Sieg Christi in dieser Welt gerechtfertigt werden kann. Doch das bedeutet nicht, aus dem Glauben zu
leben, sondern aus dem Schauen, und so funktionieren das Evangelium und seine Erfolge nicht (2Kor 5,7). Die
Realitit zeigen die Worte des Herrn Jesus:

Geht hinein durch die enge Pforte! Denn weit ist die Pforte und breit der Weg, der zur Verdammnis fiihrt,
und viele gehen auf ihm hinein. Aber eng ist die Pforte und schmal der Weg, der zum Leben fiihrt, und nur
wenige finden ihn.

Matthéaus 7,13-14

Es ist eine , kleine Herde” (Lk 12,32), nicht irgendeine ausgedehnte Masse der Weltbevolkerung in einer
weitgehend christianisierten Welt. Das bedeutet keineswegs Versagen, es sei denn, man betrachtet die Dinge
nur aus weltlicher Sicht. Es bedeutet einfach, dass Christus die Seinen kennt — diejenigen, die der Vater ihm
gegeben hat — und dass er fiir sie gekommen ist und kommen wird. Keines seiner Schafe wird verloren gehen
(Jo 6,39). Das ist Erfolg! Die Konigreich-Vorstellung der Charismatiker und derjenigen, die den neuen
Lobpreisstil verkiinden, ist weit entfernt von dem, was in der Heiligen Schrift gelehrt wird, wie all ihre anderen
Lehren. Deshalb werde ich ihre Worte nicht auf meinen Lippen haben und ihre Lieder nicht singen. Es wére ein
Verrat an meinem Glauben.

Eine weitere zentrale Strategie des neuen Lobpreises besteht darin:
4. Den Heiligen Geist anstatt den Herrn Jesus Christus in den Mittelpunkt der Gemeinde zu stellen

Und hier sehen wir ein unheimliches Spiegelbild des , Alpha-Kurses”, der das ,Heilig-Geist-Wochenende”
zum Zentrum seiner angeblich evangelistischen Arbeit macht. Dieselben Gemeinden, die den Alpha-Kurs
iibernommen haben, werden auch die Lieder des neuen Lobpreises iibernehmen.

In pfingstlich-charismatischen Kreisen herrscht eine vollige Besessenheit vom Heiligen Geist, die sich in ihren
Liedern widerspiegelt. Der Herr Jesus Christus sagte jedoch klar iiber den Heiligen Geist: ,, Er wird mich
verherrlichen, denn er wird von dem Meinen nehmen und es euch kundtun” (Jo 16,14). Der Geist verherrlicht
Christus, nicht sich selbst. Unser Fokus im Gottesdienst sollte in erster Linie auf dem Herrn Jesus Christus als
wahrem Gott vom wahren Gott liegen, dem einzigen Mittler, durch den wir zum Vater kommen. Sicherlich ist
der Heilige Geist gegenwirtig, verklirt uns das Wort und befihigt uns zum Gebet und zur Anbetung. Aber
er ist eher der Energiespender hinter den Kulissen, sehr zuriickhaltend und keineswegs der Hauptfokus,
wie er in pfingstlich-charismatischen Gemeinden dargestellt wird.

Offen gesagt behaupte ich, dass der , Geist”, der in diesen Versammlungen und durch diese Lieder standig
propagiert wird, eher ein pantheistischer Geist ist — ein Flaschengeist, der nach eigenem Gutdiinken
heraufbeschworen werden kann, ein storendes Kraftfeld, das sich in einem Moment in Lachgas verwandeln
kann, im nachsten Moment in eine 100.000-Volt-Elektroladung, die eine Person auf den Riicken fallen lasst. Das
ist nicht der Heilige Geist der Heiligen Schrift. Das ist ein heidnischer Geist.

Und das bringt uns zu einer weiteren wichtigen Strategie hinter dem neuen Gottesdienststil:

60 Noel Richards, The Worshipping Church (Pioneer/Word, 1993), S. 30-31.

37



5. Emotionale Geldstheit unter dem Vorwand echter spiritueller Erfahrung herbeizufiihren

Wenn Sie sich erinnern, habe ich vorhin Patrick Dixon zitiert, als er diejenigen, die den neuen Lobpreis und das
Toronto-Phianomen einfiihren, denen gegentiberstellte, die sich solchen bosen Neuerungen widersetzen. Er
schreibt:

,In unserer Gesellschaft fordert die alte Schule weiterhin Selbstdisziplin und Selbstbeherrschung,
wahrend eine neue Generation Ichbewusstsein und emotionale Entspannung fordert. Derselbe
Kulturkonflikt findet sich auch in der Gemeinde und ist die Wurzel des Konflikts in Bezug auf die
jiingsten Ereignisse.”¢!

Tatsdchlich gehoren alle Liederdichter des neuen Lobpreises zu dieser hippen , neuen Generation” in der
Gemeinde, die Ichbewusstsein und emotionale Geldstheit férdern. Und genau diese Férderung von
Selbsterkenntnis und emotionaler Befreiung ist der Kern des neuen Lobpreises. Der Irrglaube ist, dass echter
Gottesdienst erst dann stattfinden kann, wenn eine Person emotionale Befreiung erfahren hat.

Die Jagd nach einer hdochst illusorischen ,Taufe mit dem Heiligen Geist”

Ein integraler Bestandteil des Gottesdienstes mit dem neuen Lobpreis besteht darin, diese emotionalen
Erfahrungen zu erleben. In der heutigen ,leichtgldubigen” Atmosphire, in der es oft keine wirkliche
Herzensverinderung gibt, wenn eine vermeintliche Bekehrung stattfindet, sind die Leute stets auf der
Suche nach emotionalen Erfahrungen, um uns davon zu iiberzeugen, dass wir wirklich den Heiligen Geist
haben - immer ,, mehr von Gott” wollend, nie zufrieden mit dem, was wir haben. Wer den Heiligen Geist im
Moment der Bufle und Bekehrung, der metanoia (der normalen christlichen Erfahrung), und nicht als
Anhangsel nach der Bekehrung empfangen hat, muss nicht umherlaufen und nach einem , zweiten Segen”
suchen. Er ist bereits gesegnet! Vollkommen! Doch die pfingstlich-charismatische Bewegung fiihrt dazu, dass
Menschen stets nach immer noch sensationelleren Erfahrungen streben und mit dem, was sie bereits haben,
unzufrieden sind. Dies ist der Kontext der , Taufe im oder mit dem Heiligen Geist”, die so viele vermeintlich
als eine Erfahrung nach der Bekehrung empfangen. Und die Musik des neuen Lobpreises ist ein wesentlicher Teil
davon und ebnet den Weg fiir die Férderung eines veranderten Bewusstseinszustands im Gottesdienst.

Wie ich bereits sagte, besteht die moderne Vorstellung vom sonntdglichen Gottesdienstbesuch darin, dass
man in einen veranderten Bewusstseinszustand eintreten muss, damit der Gottesdienst {iberhaupt stattfinden
kann. Es wird eine emotionale Gelostheit erzeugt unter dem Vorwand, sie stelle eine echte geistliche Erfahrung
dar.?2 Darum geht es bei der viel gepriesenen ,, Taufe im Heiligen Geist” und ihren Abkémmlingen, den
sogenannten ,,Salbungen”, die wir im , Toronto-Segen” und der Erfahrung, ,,im Geist erschlagen zu werden”,
verewigt finden.

Auch wenn es vielen vielleicht nicht bewusst ist, ist diese , Taufe im Heiligen Geist” eng mit den Liedern des
neuen Lobpreises verbunden. In der Januar/Februar-Ausgabe 1985 des Magazins , Restoration” erschien ein
aufschlussreicher Leitartikel, in dem es hiefs:

., Viele Christen, selbst die diinnsten, tragen ein enges Korsett um ihr Herz, das entfernt werden
muss, wenn sie sich jemals in aufrichtiger Anbetung und Lobpreisung des Herrn 6ffnen wollen. Es
gibt nur eines, was dies erreichen kann: die Taufe im Heiligen Geist. Dass die
Wiederentdeckung der charismatischen Dimension des Christentums in einer Welle lebendiger
Anbetung in unserer Zeit einhergeht, ist kein Zufall. Beides geh6rt zusammen.”% [Hervorhebung
durch den Autor]

Da steht es, offen ausgesprochen. Der neue Lobpreis ist mit der vollig falschen und ketzerischen Erfahrung der
, Taufe im Heiligen Geist” untrennbar verbunden. In derselben Zeitschrift findet sich das Zeugnis eines
Mannes, der schilderte, wie es war, zum ersten Mal im Gottesdienst die Hande zu erheben. Er erinnert sich:

61 The Independent, Saturday 18th February 1995, S. 14 — Artikel mit dem Titel “It is not Insanity when MPs Bark or Roar”.

62 Um weitere Einzelheiten zu dieser falschen , Taufe im Heiligen Geist” zu erfahren, laden Sie bitte mein ausfiihrliches Buch zu diesem
Thema hier kostenlos herunter: https://diakrisis-project.com/2023/05/13/new-book-signs-wondersdivine-revelation-the-gifts-of-the-spirit-
their-abuses-in-todays churches;/.

63 Restoration Magazine, Jan/Feb 1985, S. 18.

38



, Es war eine gewisse Erleichterung, dhnlich wie bei meinem ersten Motorradfahren ... Ich kehrte
ziemlich zufrieden mit mir selbst nach Hause zuriick und dachte, ich hétte einen grofsen Sieg
errungen ... Etwa zu dieser Zeit erlebte ich die Taufe mit dem Heiligen Geist.“* [Hervorhebung
durch den Autor]

Wieder einmal sehen wir, dass es eine enge Verbindung des neuen Lobpreises mit dem Erheben der Arme und
charismatischen Erfahrungen in der Gemeinde gibt. Jetzt konnen wir vielleicht verstehen, warum die
Verfechter des neuen Lobpreises so eifrig versuchen, ihre Lieder und ihre Musik in die Gemeinden zu bringen.
Es handelt sich schlicht und einfach um Propaganda fiir Hiresie und falsche Lehren.

Ein weiterer Liederschreiber des neuen Lobpreises, Phil Rogers, hat in seinem Buch ,How to be a Worshipper”
(Wie man en Anbeter ist) einen Abschnitt zum Thema , Eine Gemeinde in die Freiheit der Anbetung fithren”
geschrieben. Darin heifst es:

., Ein Pastor kann seine Gemeinde in die Anbetung fithren, indem er zunéchst iiber die Taufe des
Heiligen Geistes lehrt und die Gemeindemitglieder zur Handauflegung einlddt, damit jeder
genau sehen kann, was geschieht. Wenn die Gemeindemitglieder beginnen, sich im Heiligen
Geist taufen zu lassen und die Vision zu erfassen, wird sich der Gottesdienst von selbst ergeben.
Sie werden anfangen, das zu tun, was ihnen beigebracht wurde.”® [Hervorhebung durch den
Autor]

Reine Propaganda, ja sogar Gehirnwésche. Hier entdecken wir einen grofien Teil der verborgenen Absichten
hinter der Einfithrung der Lieder des neuen Lobpreises in den heutigen Gemeinden. Diese Lieder sind die
Vorlaufer, die Avantgarde, die eine Schneise in Gemeinden schlagen, die der Charismatik widerstehen konnten,
und den Boden fiir das bereiten, was kommen wird. Alle Liedermacher des neuen Lobpreises wurden in die
falsche pfingstlich-charismatische Erfahrung nach der Bekehrung eingeweiht, die als , Taufe mit dem Heiligen
Geist” bekannt ist. Und wenn jemand diese Erfahrung macht, wie es bei allen sektiererischen Handlungen
der Fall ist, wird er plotzlich von dem Wunsch ergriffen, auch alle anderen einzuweihen. Das liegt im
Wesentlichen daran, dass es sich um sektiererische Praktiken handelt.

Es besteht zweifellos ein klarer Zusammenhang zwischen den falschen spirituellen Erfahrungen der
Liederdichter des neuen Lobpreises und dem, was ihre Lieder heute in den Gemeinden bewirken. Solche
Phinomene bilden die zugrunde liegende Theologie, die den Stil und Inhalt der Lieder des neuen
Lobpreises bestimmt, die bewusst eine falsche spirituelle Erfahrung bewirken. Die Leser werden sich an
meine frithere Aussage von Dave Fellingham erinnern: ,, Mein Dienst hat sich aus meiner spirituellen Pilgerreise
entwickelt.” Diese ,spirituelle Pilgerreise” ist in diesen Liedern verankert. Es ist reine Propaganda, die darauf
abzielt, Sie in alle Fallen der pfingst-charismatischen Verfiihrung zu leiten.

Die Erfahrung der , Taufe im Heiligen Geist” ist dabei von entscheidender Bedeutung. Absolut entscheidend.
Denn im Mittelpunkt der Anbetung dieser Menschen steht der Eintritt in einen veranderten
Bewusstseinszustand, und genau darum geht es bei der Erfahrung der , Taufe im Heiligen Geist”. Wie
unglaublich naiv ist es doch von den Autoren und Herausgebern des britischen Liederbuchs , Praise”, zu
behaupten, sie hitten viele Lieder des ,, neuen Anbetungsstils” ohne jeglichen Bezug auf die kirchliche
Zugehorigkeit oder Theologie des Liederdichters aufgenommen! Doch die Verfasser dieser Lieder sind alle
aktiv daran beteiligt, eine unbiblische Bewegung mit einer unbiblischen Agenda zu fordern. Die
Unterscheidung der Geister wird damit aufgegeben.

Manche beklagen, dass es in den alten Gesangbiichern bereits Lieder von Menschen mit Glaubensproblemen
gibt, die wir aber trotzdem verwenden (z. B. Wesleys Perfektionismus, Puseys Anglo-Katholizismus, Newmans
Romischer Katholizismus usw.). Sie argumentieren daher: Warum sollten wir die Lieder des neuen Lobpreises
geringschétzen? Doch das Singen eines Liedes von Wesley, Pusey oder Newman (oder die Aufnahme ihrer
Lieder in unsere Gesangbiicher) macht uns nicht zu Perfektionisten, Anglo-Katholiken oder Katholiken. Der
Grund dafiir ist, dass ihre Lieder nicht mit einem Berg an Ballast behaftet sind — sie wurden mit keinem
anderen Ziel als der reinen Anbetung Gottes geschrieben. Die modernen Lieder der populidren Liederdichter
des neuen Lobpreises hingegen sind allesamt mit einer Menge Ballast behaftet, der wie eine Verlockung in
eine aufkeimende Welt des Pseudochristentums wirkt. Denn diese neuen Lieder sind nicht das Produkt

64 Ebd., S. 16.
65 Phil Rogers, How to be a Worshipper, Coastlands, 1984, S. 48.

39



unabhéngiger Individuen, die spontan inspiriert wurden, Lieder fiir den Gottesdienst zu schreiben; sie sind
das Produkt einer sektiererischen Bewegung in der Geschichte, die eine michtige Agenda der Verinderung,
eine verborgene Agenda, vorantreibt — und ihre Lieder und ihr Gottesdienststil sind die Hauptmerkmale
dieser Agenda.

Das unsinnige ,,Zungenreden” ist ein weiteres Mittel zur Gehirnwische

Verbunden mit dieser institutionalisierten Erfahrung des veranderten Bewusstseinszustands, die als , Taufe im
Heiligen Geist” bezeichnet wird, ist die Beftirwortung des ,,Zungenredens” und insbesondere des Singens in
diesen ,Pseudo-Zungen”, die von allen Liederdichtern der neuen Lobpreisszene befiirwortet wird.
Einer dieser Liedermacher, Noel Richards, schreibt: ,, Warum nicht eine Anbetungsstunde damit beginnen, mehrere
Minuten in Zungen statt in unserer Muttersprache zu singen? "% Wie ich schon sagte, es gibt eine klare Agenda.
Nebenbei bemerkt, nur um die extreme spirituelle Naivitdt und Mystik dieses Autors zu verdeutlichen, lesen
wir in einem Abschnitt mit dem Titel ,“Carrying the Presence of God” in diesem Buch:

~Anfang 1982 habe ich in mehreren Weinbars gesungen. Ein Besitzer bot mir schliefllich den
besten Platz am Abend an, weil, wie er es ausdriickte, ,eine andere Atmosphare herrscht, wenn du
da bist.” Und ich habe nicht iiber Jesus gesungen. Ich habe klassische Popsongs gesungen. Wir
konnen jedoch die Gegenwart Gottes in jede Situation mitnehmen.” ¢

Allein das Singen von Popsongs in einer Weinbar beinhaltet die ,,Salbung”, wenn man ein charismatischer
Liedermacher ist! Erstaunlich!

Jack Hayford, Autor des populdren Liedes , Majesty”, hat ein 284-seitiges Buch geschrieben, das sich der
Befiirwortung des modernen Zungengesangs (einschliefSlich seiner Verwendung im Gottesdienst) widmet. Es
tragt den Titel , The Beauty of Spiritual Language” (Nelson/Word, 1993). Neben Noel Richards und Jack Hayford
sind Chris Bowater, Dave Fellingham und Phil Rogers weitere Songwriter des neuen Lobpreises, die Biicher iiber
Gottesdienste geschrieben haben, in denen sie das Singen in Zungen empfehlen. Es ist interessant festzustellen,
dass laut Dave Fellingham Unterstiitzung fiir diese Praxis eines kollektiven verdnderten Bewusstseinszustands
durch Singen im Kauderwelsch-5til des ,,Zungenredens” in einer Predigt von Dr. D. Martyn Lloyd-Jones zu
1Korinther 14,15 zu finden ist, in der er offenbar behauptete, der Vers beziehe sich auf , geistlich ekstatisches
Singen” %8 Das hat nichts mit dem sogenannten , Zungenreden” zu tun.

Die Bibel zeigt, dass eine wahre Geistesgabe urspriinglich die iibernatiirliche Fihigkeit war, in einer
identifizierbaren Sprache zu sprechen, was in fritheren Zeiten die Bedeutung des Wortes ,, Zunge” war.
Neben ihrer streng reglementierten Verwendung im 6ffentlichen Gottesdienst (wo sie interpretiert werden
musste oder gar nicht praktiziert wurde) wurde sie den unglaubigen Juden als Zeichen dafiir gegeben, dass
das Gericht iiber sie gekommen war, weil sie ihren Messias abgelehnt hatten, wie es tatsdchlich im Jahr 70 n.
Chr. mit der Zerstorung Jerusalems und des Tempels geschah.® Doch die Lehre der charismatischen Bewegung
und der Liederdichter des neuen Lobpreises tiber das Zungenreden ist vollig falsch und zielt darauf ab, einen
Menschen in einen verdnderten Bewusstseinszustand zu versetzen, der eher dem New Age als dem
Christentum gleicht.

So beschreibt beispielsweise der charismatische Gemeindealteste Dr. Patrick Dixon die moderne
charismatische Zungenrede als , Entleerung des Geistes von logischen, sprachbezogenen Gedanken, was eine Hilfe
ist, einen trancedihnlichen Zustand herbeizufiihren”.”0 Dies ist gangige Lehre in diesen Kreisen, in denen man
glaubt, dass Anbetung im Heiligen Geist — insbesondere Zungenreden — eine vollige Ausschaltung des
Verstandes beinhaltet und so eine Kluft zwischen Geist und Seele schafft. Das ist in der Tat eine sehr
gefdhrliche Ansicht. Und doch steckt sie hinter so vielen Liedern des neuen Lobpreises. Werden Sie diese
tendenzidsen musikalischen Darbietungen nédchsten Sonntag in Ihrer Gemeinde singen? Das sollten Sie sich
wirklich noch einmal {iberlegen. Wenn Sie singen: ,, Sei still, denn die Gegenwart des Herrn fliefSt an diesem Ort”

¢ Noel Richards, The Worshipping Church, Pioneer/Word UK., 1993, S. 33.

67 Ebd., S. 22-23.

68 Westminster Record, Vol. 43, No. 2.

6 Lesen Sie bitte auch mein Buch Signs, Wonders & Divine Revelation: The Spiritual Gifts & Their Abuses in Today’s Church, in dem all dies
ausfiihrlich erklért wird. Es steht hier zum kostenlosen Download bereit: https://diakrisis-project.com/2023/05/13/new-book-signs-
wondersdivine-revelation-the-gifts-of-the-spirit-their-abuses-in-todayschurches/.

70 Patrick Dixon, Signs of Revival, op.cit., S. 275.

40



oder ,Geist des lebendigen Gottes, falle neu auf mich”, singen Sie Verse, die einen verdanderten
Bewusstseinszustand nach charismatischem Muster in Ihnen hervorrufen sollen. Auf solch eine Weise werden
diese Lieder in charismatischen Gemeinschaften als Ausldser fiir eine vorgetduschte spirituelle Erfahrung
verwendet. Ein weiteres Beispiel ist ,,Ich empfange dich, o Geist der Liebe” von John Lai in Songs of Fellowship, Nr.
403:

“I receive You, O Spirit of love,

how I need your healing from above,
I receive you, I receive You,

I receive your healing from above.

I can feel Your power on me now.

I can feel Your power on me now.

I can feel you, touching me right now,
Come reveal Your power on me now,
I can feel You, I can feel You,

I can feel Your power on me now.

I can feel Your power on me now.”

Deutscher Text: , Ich empfange dich, o Geist der Liebe, wie sehr brauche ich deine Heilung von oben,

ich empfange dich, ich empfange dich, ich empfange deine Heilung von oben. Ich spiire jetzt deine Kraft auf
mir. Ich spiire jetzt deine Kraft auf mir. Ich spiire, wie du mich jetzt beriihrst. Komm und offenbare mir jetzt
deine Kraft, ich spiire dich, ich spiire dich, ich spiire jetzt deine Kraft auf mir. Ich spiire jetzt deine Kraft auf

“

mir.

Und das ist alles. Aber ein paar Mal gesungen, hat es eine gewaltige Wirkung auf eine Gemeinde. Doch das hat
tiberhaupt nichts mit der Anbetung Gottes zu tun. Es geht um ,, ICH und meine wunderbaren Gefiihle” und
darum, wie ich den Heiligen Geist dazu bringen kann, in mir , etwas zu tun”. Es geht nicht darum, dass ich
mich demiitig vor Gott als lebendiges Opfer darbiete. Es geht darum, was ich durch seinen Geist von Gott
bekommen kann, als wire er ein Flaschengeist, den jeder herbeirufen kann, um ,etwas zu tun”.

Wie oft hort man diese manipulativen Lieder, die zur Begleitung des , Toronto-Segens” oder der dhnlich
herbeigefiihrten Erfahrung dessen gesungen werden, was heute félschlicherweise als ,Salbung” bezeichnet
wird — wenn jemandem die Hénde aufgelegt werden, mit dem ausdriicklichen Ziel, ihn in Trance fallen zu
lassen und ihn dazu zu bringen, verriickte Dinge wie Zucken und Zittern, hysterisches Lachen oder sogar
Tiergerdusche zu machen. Der Liederdichter des neuen Lobpreises, Chris Bowater, schreibt: , Seien Sie sensibel bei
der Salbung.“”" Aber solche Sensibilitit ist kaum das Problem, wenn diese ,Salbung” eine unbiblische
Handlung beinhaltet, die eine Initiation in eine Sekte bewirkt! Jedenfalls ist nicht die geringste Sensibilitat
vorhanden, wenn okkulte Erfahrung eines veranderten Bewusstseinszustands ,, christianisiert” und als
»Salbung” bezeichnet werden. Die Leute stehen Schlange wie Vieh zur Schlachtbank und fallen wie Kegel!
Glauben Sie mir, hier handelt es sich um eine Sekte.

Ein verinderter Bewusstseinszustand ist das Tor zum Okkulten

Jeder Okkultist wird bestatigen, dass die Essenz seines Handwerks darin besteht, Zugang zu einem
veranderten Bewusstseinszustand zu finden. Diese Verletzung der Anbetung durch die Manipulation
veranderter Bewusstseinszustdnde bringt die evangelikale/charismatische Szene in enge Verbindung mit dem
Okkulten. Deshalb muss ich sagen, dass die charismatische Bewegung ein unwissentlicher Teil des
Okkulten ist und die Lieder des neuen Lobpreises den okkulten Fliigel der heutigen bekennenden
Gemeinde eifrig fordern. Sogar Okkultisten selbst betrachten die charismatische Bewegung als Teil des New
Age. In all meinen Forschungen habe ich im Laufe der Jahre zahlreiche Berichte fithrender Okkultisten gelesen,
in denen sie die charismatische Bewegung als kollektive Ausiibung psychischer Krifte unter dem Deckmantel
des , Christentums” identifizieren. Christianisierter Okkultismus und psychische Kréfte bilden den Kern der
pfingst-charismatischen Erfahrung. Verbannt man die verinderten Bewusstseinszustinde, gibt es keine
pfingstlich-charismatische Bewegung mehr. Nur damit beschéftigen sie sich in der christlichen Szene, mit

71 Chris Bowater, Creative Worship: A guide to Spirit-Filled Worship (Marshall-Pickering, 1986), S. 48.

41



ihrer ,Anbetung”, ihren ,Zungenreden”, ihren ,Worten der Erkenntnis” und so weiter. Alles geht zuriick auf
eine angebliche , Erweckung” im Jahre 1906 in der Azusa Street in Los Angeles. Sie konnen das selbst
recherchieren. Es war der Moment, in dem Satan die Gemeinde bei den Haaren packte und sie
iiberrumpelte.

Es ist kein Zufall, dass Okkultisten und Anhdnger des New Age diese Bewegungen in der christlichen Szene
als Teil des New Age betrachten. Ein Beispiel ist Peter Spink, der 1970 Domherr der Coventry Cathedral der
Church of England in GrofSbritannien wurde. Domherr Spink war — wie viele seiner Amtskollegen in der Church
of England — sowohl ein Anhanger der New Age-Bewegung als auch anglikanischer Geistlicher; spater
konvertierte er zum rémisch-katholischen Glauben. Uber diese Verbindung zwischen der charismatischen
Bewegung und dem New Age spricht er in seinem Buch mit dem dreisten Titel ,, Beyond Belief — How to Develop
Muystical Consciousness and Discover the God Within® (Jenseits des Glaubens — Wie man mystisches Bewusstsein
entwickelt und den Gott in sich entdeckt). Konnte seine Ausrichtung mit diesem Titel noch offensichtlicher sein? Er
schreibt:

,Seit den 1960er Jahren wurde in der westlichen Gesellschaft eine groffe Menge {ibernatiirlicher
oder charismatischer Energie freigesetzt. Viele Faktoren haben zu dieser Entwicklung beigetragen.
Die alten sdkularen und religidsen Stereotypen wurden in Frage gestellt. Alte Institutionen
wurden erschiittert... Innerhalb der christlichen Gemeinde entstand in der Ubergangsphase der
1960er Jahre eine Bewegung, die als charismatische Erweckung bekannt wurde. Diese Bewegung
wirkte als Katalysator fiir eine gewaltige Explosion von Kraft, die in Kirche und Kultur wirkte, die
in stereotypen Formen gefangen waren. Uber ein breites religidses Spektrum hinweg gerieten
Konventionen in Vergessenheit. Die [charismatische] Bewegung war durch eine enorme
Verbreitung {ibersinnlicher Gaben gekennzeichnet. Bislang unterwiirfige und konventionelle
Gemeinden erlebten grofie Kraftwirkungen. Die ,Gaben des Heiligen Geistes’, die Kréfte der
Heilung, des Zungenredens, des Hellsehens und Hellhorens haben die Bewegung geprégt... Der
Bruch mit jahrhundertealten Konventionen hat zweifellos viel bewirkt. Die Schwache der
Bewegung liegt darin, dass sie haufig nicht erkannte, dass sie sich in einem Ubergangsstadium
befand und sich infolgedessen in sich selbst zuriickgezogen hat... Verschiedene New-Age-
Gruppen haben mit ihren Methoden dhnliche Ergebnisse erzielt. Die Findhorn-Gemeinde... hat auf
diesem Gebiet Pionierarbeit geleistet und eine Vielzahl von Kursen organisiert, in denen Tausende
von jungen Menschen Erfahrungen machen konnten, die ihre Kreativitét freisetzten.””2

Liebe Leserinnen und Leser, die charismatische Bewegung und die Findhorn-Gemeinschaft (eine der
urspriinglichen New-Age-Gemeinschaften, die stark von Alice Baileys Schiiler David Spangler beeinflusst
wurde) sind nur zwei verschiedene Aspekte der New-Age-Bewegung. Die charismatische Bewegung ist
lediglich ein ,christianisierter” Fliigel der New-Age-Bewegung, ob sie es nun will oder nicht. Sobald man
bewusst einen veranderten Bewusstseinszustand sucht und sich ihm 6ffnet, setzt man sich den Einmischungen
der Michte der Finsternis aus. Warum also singt man diese Lieder und betreibt diese Art der falschen
Anbetung?

Denken Sie an die Aussage des Domherren Spink oben: ,, Die Schwiiche der Bewegung liegt darin, dass sie hiufig
nicht erkannte, dass sie sich in einem Ubergangsstadium befand und sich infolgedessen in sich selbst zuriickgezogen hat.”
Damit meint er, dass diese Bewegung ein Ubergangsaspekt der Initiation dieser Welt in das Neue Zeitalter ist,
in das sie vermutlich gerade eintritt. Obwohl sich die Bewegung nicht so wahrnimmt, weil sie sich in ein quasi-
christliches Gewand kleidet.

Okkultisten konnen der charismatischen Bewegung ein , Ubergangsstadium” bescheinigen, weil die in dieser
Bewegung iiblichen mentalen Erfahrungen auch im tibetischen Buddhismus oder Hinduismus vorkommen. In
diesen religiosen Bewegungen werden sie jedoch nicht als Selbstzweck betrachtet, nach dem man streben muss
(wie in der charismatischen Bewegung), sondern lediglich als Etappe auf einer spirituellen Reise. Eine
Erfahrung im Stil des ,, zweiten Segens”, die Fahigkeit, Kauderwelsch in ,, Zungen” zu sprechen, prophetische
Verkiindigungen, ekstatische Gefiihle, Hinfallen, Trancezustande, unkontrollierbares Lachen und Weinen,
mentale Erfahrungen von Hellsehen und Hellhoren sind fester Bestandteil dstlicher mystischer Praxis. Die
pfingst-charismatische Bewegung wird daher von den dstlichen Yogis des Hinduismus und Buddhismus
als unreife Variante ihrer eigenen Praktiken angesehen.

72 Peter Spink, Beyond Belief: How to Develop Mystical Consciousness and Discover the God Within, Piatkus, 1996, pp.67-68.

42



Der pfingst-charismatische neue Gottesdienststil ist eine Initiation in eine christianisierte Version des New
Age

All dies hat einen grofien Einfluss auf die Erfahrungen, die heute in pfingstlich-charismatisch Kreisen gemacht
werden. Denn die Ekstase und die verinderten Bewusstseinszustinde, die in diesen Kreisen hervorgerufen
werden, sind nichts weniger als eine Initiation in das New Age, auch wenn sie sich unter dem Mantel
christlicher Terminologie verbergen. Die intensive religiose Erfahrung in charismatisch-pfingstlichen Kreisen
— unter der Bezeichnung von ,, Anbetung”, ,,Lobpreis” und ,,Salbung” — unterscheidet sich nicht von der in
zahllosen Weltreligionen und New-Age-Gemeinschaften. Nur die Terminologie und die Anwendung sind
unterschiedlich. Fiir den Yoga-Praktizierenden, den tantrischen Buddhisten, den Neo-Gnostiker, den Navajo-
,Heilern” [Medizinménner, die mit zitternden Handen Krankheiten diagnostizieren] oder den arktischen
Schamanen sind die modernen charismatischen Praktiken (die sich stark von den urspriinglichen, in der
Heiligen Schrift dargelegten Praktiken des Neuen Testaments unterscheiden) unmittelbar mit ihren eigenen
Praktiken identifizierbar. Solche Erfahrungen sind in diesen Kulturen nicht nur weit verbreitet, sondern gelten
auch als etwas, nach dem man sehnlichst streben sollte. Auf dem Weg des indischen Mystikers zu seiner
imagindren , Erleuchtung” beispielsweise werden solche geistigen Krifte als ,,Siddhis” bezeichnet. Er strebt
nach einem Zustand, der im Sanskrit als ,,Nirvana” bekannt ist, was wortlich ,,ein Erldschen des Geistes”
bedeutet — daher der psychedelische Drogenkonsumenten-Ausdruck, der sich auf ein ,,den Verstand
iibersteigendes” Erlebnis bezieht. Diese , den Verstand {ibersteigende Erfahrung” ist genau das, worum es
beim charismatischen Phanomen geht. Dies sind auch die Fakten, die den grofien Erfolg der pfingstlich-
charismatischen Bewegung in den sogenannten Dritte-Welt-Landern erkldren, wo Magie, Hexerei,
Okkultismus und Aberglaube vorherrschen.

Die pfingstlich-charismatische Bewegung praktiziert Kundalini-Energie

Die Energie, die heute in pfingstlich-charismatischen Kreisen manipulativ eingesetzt wird — und die
ungewohnliche Erscheinungen hervorruft —ist in der ostlichen Mystik als Kundalini-Energie oder
Schlangenkraft bekannt. Diese Menschen spielen mit dem Feuer — okkultem Feuer. Doch sie haben keine
Ahnung, worauf sie sich einlassen, einschliefllich der Konsequenzen. Um ein Gefiihl fiir die unheimliche
Parallelitat zwischen den psychischen Kraften, die in der pfingstlich-charismatischen Bewegung entwickelt
wurden, und den ,,Siddhis”, die durch die Praktiken der dstlichen Mystik hervorgerufen wurden, zu
bekommen, vergleichen Sie die ,,zahlreichen Anzeichen und Symptome [der Kundalini-Energie], die der Aspirant
erfahren kann":

,Auf- und absteigende Empfindungen im Riickenmark; Kribbeln im ganzen Korper; Schweregefiihl im Kopf
oder manchmal Schwindel; automatisches und unwillkiirliches Lachen oder Weinen ... das Kinn kann gegen
den Hals driicken; die Augapfel rollen nach oben oder rotieren; der Kdrper kann sich nach vorne oder hinten
beugen oder sogar auf dem Boden herumrollen ... Der Kérper kann sich in alle Richtungen drehen oder
verdrehen. Manchmal springt er mit gekreuzten Beinen auf und ab oder kriecht schlangenartig auf dem Boden
umbher... Manche sprechen in Zungen... [der Kérper] kann zittern und schlaff werden oder steinhart werden.
An all diesen Zeichen konnen sie erkennen, dass Kundalini Shakti aktiv geworden ist. Nicht jeder wird alle
oder auch nur die meisten dieser Zeichen erleben.””? [Hervorhebung durch den Autor]

Somit kénnen wir sehen, dass die durch Kundalini-Yoga entfesselte ,,Schlangenkraft” zunichst der ,Kraft
des Geistes” dhnelt, die in ,,aufgeputschten” charismatischen Versammlungen zu beobachten ist und als
»Geistestaufe” gesucht wird, was zu den einzigartigen Manifestationen fiihrt. Die pfingstlich-charismatische
Bewegung vermarktet Kundalini-Energie, und diese wird in ihren , Anbetungs“-Gottesdiensten angeboten.
Diese Tatsachen sollten offengelegt werden, wenn man Charismatikern Zeugnis gibt, da diese am meisten
Angst vor dem Okkulten haben, und es kann sie dazu anspornen, ihre Wahnvorstellungen aufzugeben. Ein
grundlegendes Merkmal der charismatischen Bewegung ist die Flucht vor der Angst durch aberglaubische
Rituale und die Herbeifiihrung von Massenhypnose durch Suggestion und Hysterie (auch bekannt als
,psychogene Stérung”).

73 Ajit Mookerjee, Kundalini: The Arousal of the Inner Energy, Destiny Books, 1982, S. 71-72.

43



Trotz der Gefahren dieser Erfahrung wird sie in charismatischen Gottesdiensten wie Popcorn herumgereicht.
Deshalb behaupte ich, dass eine zentrale Strategie des neuen Lobpreises darin besteht, emotionale
Beschwingtheit unter dem Vorwand zu erzeugen, dass dies eine echte geistliche Erfahrung darstellt. Doch
es ist eine vollig falsche Darstellung des christlichen Glaubens.

Das ist kein Zufall. Wir stehen an der Schwelle zu einer globalen Tauschung beispiellosen Ausmafses, die
Wahnvorstellungen, Tauschungen und Liigen in einem bisher unerhérten Ausmaf beinhaltet. Bei der
Vorbereitung darauf wird sich zeigen, dass die eigentiimlichen Erscheinungen der charismatischen
Pfingstbewegung ebenso eine Rolle spielen werden wie Theosophie, Hinduismus, Buddhismus, LSD,
Cannabis, Hypnose, Schamanismus, New Age und die weltweite Berichterstattung tiber UFOs und
Auflerirdische. Diese sind weder populdr noch angenehme Wahrheiten. Doch nachdem mir das alles erst 1985
bewusst wurde, als ich durch die Gnade gerettet wurde, habe ich seitdem nichts mehr gesehen, was mich vom
Gegenteil iiberzeugt hatte. Im Gegenteil.

Der Grund, warum ich all dies erkannte, als ich zu Christus kam, war, dass ich bereits fiir ein umfangreiches
Buch iiber Okkultismus recherchierte, das ich gerade schrieb. Als ich von Christus iiberwaltigt wurde, kam mir
all diese Recherche zugute, da ich nun alles aus christlicher Sicht beurteilen konnte. Aus diesem Buch wurde
schliefSlich , The Serpent and the Cross” (erschienen 1994, erhaltlich bei Amazon), eine enzyklopédische
Untersuchung der Art und Weise, wie Kirche und Welt im Laufe der Zeit vom Okkultismus angegriffen
wurden, vom klassischen Gnostizismus in den ersten Jahrhunderten n. Chr. bis zum Neo-Gnostizismus der
Neuen Spiritualitdt und der New-Age-Bewegung der Gegenwart, die alle zu einer Weltregierung unter dem
zauberhaften, selbstvergotterten Antichristen fithren werden. Als ich 1985 mit der charismatischen Bewegung
in Beriihrung kam, die gerade durch John Wimbers ,Power Evangelism” — von ihm , Doin’ the Stuff” [die Sache
erledigen] genannt™ - groflen Aufschwung erlebte, was bedeutete, sich mit den falschen ,, Zeichen und
Wundern” auseinanderzusetzen, die in pfingstlich-charismatischen Kreisen so verbreitet waren — und als ich
mit eigenen Augen sah, wie all die tendenziosen charismatischen Liedermacher die Gemeinden infizierten und
den Boden fiir all diese , Erscheinungen” bereiteten, wurde mir klar, dass es sich dabei lediglich um New-Age-
Okkultismus mit christlichem Beigeschmack handelte (wie ich damals ausfiihrlich in , The Serpent and the
Cross” beschrieb) und dass ich vom Regen in die Traufe kommen wiirde, wenn ich mich darauf einliefle. Es
war ein gewaltiger Weckruf fiir einen neuen Jiinger Christi.

Was ich in den 38 Jahren seitdem erlebt habe, hat diesen Glauben nur noch bestarkt. Wenn es doch nur
anders ware! Es ware wunderbar, Frieden und Wahrheit in allen Gemeinden zu sehen. Doch das ist nicht der
Fall. Denn die Zerstorung der Wahrheit, die wir heute in den Gemeinden erleben, wird mit Sicherheit
zunehmen, je niher dieses Zeitalter seinem Ende zugeht, bis der Hauch aus Christi Mund und die Herrlichkeit
seiner Wiederkunft alles hinwegfegen wird (2Thess 2,8).

FAZIT

Obwohl alle oben genannten Strategien satanischen Ursprungs sind, behaupte ich nicht, dass die Vertreter des
neuen Lobpreises wissentlich im Auftrag des Teufels handeln. Ebenso wenig behaupte ich, dass Gott inmitten
dieser Situationen nicht auf seine Weise am Werk ist. Aber wenn Menschen in diesen Kreisen gerettet und
erndhrt werden, dann nicht wegen der Situation, sondern trotz dieser!

Ich bin mir der enormen Schwierigkeit bewusst, eine Gemeinde von diesen Liedern zu befreien. Es wire
genauso schwierig, diese Lieder aus dem Gottesdienst zu entfernen, wie einem storrischen Kind ein geliebtes
Spielzeug zu entreiflen.

Ich mochte Gemeinden nicht tadeln, die diese Lieder aus Unwissenheit singen oder weil sie die dahinter
stehende Absicht nicht erkannt haben. Dieser Artikel soll dazu ermutigen, die damit verbundenen Probleme zu
durchdenken und einen Verdanderungsprozess einzuleiten. Es geht auch nicht nur um die Stimmung, die einige
Lieder vermitteln oder um den einen oder anderen Fehler im Liedtext. Vielmehr schreibe ich diese Worte,
weil ich die weitreichenden Auswirkungen dieser gesamten Art von Gottesdienst erkannt habe.

74 Siehe John Wimber: Doin’ the Stuff, on John Piper’s “Desiring God” Webseite im Internet Archive
https://web.archive.org/web/20080907201912/http:/www.desiringgod.org/Blog/922_john_wimber_doin_the_stuff/.

44



Das hat nichts mit ethnischen Unterschieden zu tun

Manche mogen einwenden, dass in dieser Arbeit die Tatsache ignoriert wird, dass es von Kultur zu Kultur
Unterschiede im Gottesdienststil gibt und dass die vorliegende Arbeit ausschliefilich aus der Perspektive der
westlichen klassischen Tradition verfasst ist. Natiirlich bin ich ein englischsprachiger Gottesdienstbesucher
und befasse mich speziell mit der Situation der Gemeinde im englischsprachigen Gottesdienstkontext, denn
das ist mein Umfeld. Natiirlich gibt es ethnische Unterschiede in der Gottesdienstmusik, je nachdem, in
welchem Teil der Welt man sich befindet. Aber das sollte an sich kein Problem darstellen.

Orientalische Musik basiert beispielsweise auf einer pentatonischen Tonleiter, die normalerweise {iberhaupt
keine Harmonie aufweist, und ich fande es zunachst seltsam, regelméfiig Gottesdienste in diesem Stil zu
halten. Aber ich wiirde Anbetungsmusik, die auf einer pentatonischen Tonleiter basiert, sicherlich nicht
missbilligen. Und der Herr wiirde das auch nicht! Die pentatonische Tonleiter der orientalischen Musik steht
der diatonischen Tonleiter der westlichen Musik in nichts nach. Wer um die Welt reist und mit dem lokalen
Christentum Gottesdienst feiert, sollte sich den lokalen Briuchen des Christentums anpassen —
vorausgesetzt, sie ehren Gott, sind in Ehrfurcht und Gottesfurcht verwurzelt und nicht chaotisch oder von
einem falschen Geist gepragt. Die Apologie [Verteidigung biblischer Lehre] in diesem Artikel bezieht sich nicht
auf lokale ethnische Unterschiede. Ob Musik orientalischer oder westlicher Natur ist, ist fiir die gesamte These
dieses Artikels vollig nebensachlich!

Unabhéngig von der ethnischen Herkunft sollte Musik, die zur Anbetung Gottes bestimmt ist, jedoch nicht
die lokalen heidnischen Gottesdienststile {ibernehmen. Wenn es sich bei Anbetung um einen ethnischen
Brauch handelt, der heidnischen Ursprungs ist, bedeutet dies dann, dass wir das im christlichen Gottesdienst
tolerieren miissen, weil es der lokale ethnische Brauch ist? Sicherlich nicht. Man kann afrikanische christliche
Musik horen, die erhebende und wunderschéne polyphone Harmonien enthilt; aber es ist nicht die Musik des
Dschungelheidentums. Ist es nicht so, dass Musik, die der Anbetung eines heiligen Gottes wiirdig ist, auf der
Grundlage universellen Lobes die Ethnizitat auf herrliche Weise transzendieren sollte?

Die Heilige Schrift sagt, dass die Jiinger beim letzten Abendmahl, kurz nachdem Jesus den Neuen Bund in
seinem Blut beschrieben hatte, ,zum Olberg hinausgingen, nachdem sie das Loblied gesungen hatten” (Mt 26,30).
Welcher , ethnische Stil“ auch immer beim Singen dieses Psalms im Spiel war, ich kann mir kaum vorstellen,
dass ich, ware ich beim letzten Abendmahl dabei gewesen, ein Gefiihl der Abneigung empfunden und das
Empfinden gehabt hitte, der Name Gottes
wiirde geldstert, wie es mir heute bei so vielen Gottesdiensten des neuen Lobpreises passiert.

In dieser kleinen Abhandlung geht es nicht um , ethnische” Gesangs- oder Musikstile. Es geht um
Denkrichtungen. Es geht nicht um ethnische Unterschiede im Gottesdienst. Es geht um tiefgreifende
theologische Unterschiede im Gottesdienst und den Wunsch, dass ,,alles anstindig und in Ordnung geschehe”
(Elberfelder Bibel: 1Kor 14,40). Wenn die Anbetung die Menschen in eine enge Beziehung zu dem einen
wahren Gott und seinem Sohn Jesus Christus fithrt, wenn sie zu einer harmonischen und christozentrischen
Weltanschauung fiihrt, wenn sie eine klare Lehrfunktion hat, wenn sie die Glaubigen ermutigt, kritisch zu sein
und falsche Lehrer abzulehnen, und wenn sie der unglaubigen Welt beweist, dass Christen kein Haufen
hohlkopfiger, gedankenloser, oberflachlicher Toren sind, dann spielt es {iberhaupt keine Rolle, um welche
ethnische Stromung es sich handelt.

Fragen, die gestellt werden miissen

Sicherlich konnen dieselben grundlegenden Fragen gestellt werden, unabhangig von der ethnischen Situation,
in der man sich befindet: Ist die Musik klar und eindeutig darauf ausgelegt, das Fleisch zu erregen? Soll die
Musik in Trance versetzen und den Geist betauben? Bringt Musik mich dem Géttlichen naher, oder hebt sie
mich und meine wunderbaren Gefiihle hervor? Wurden die Lieder von Menschen geschrieben, die
theologisch eine verdeckte unbiblische Agenda verfolgen? Diese Fragen sind universell und kénnen
unabhangig von der ethnischen Situation gestellt werden.

Inhalt und Stil miissen Gott ehren, erbaulich und gottesfiirchtig sein
Ein weiterer wichtiger Punkt fiir dieses Fazit ist, dass dieser Artikel keine pauschale Anklage gegen alle Texte

des neuen Lobpreises darstellt. Tatsdchlich befiirworte ich einige der neueren Lieder, sofern sie alle oben
genannten Kriterien erfiillen. Natiirlich mag man einwenden, dass viele Lieder des neuen Lobpreises lediglich

45



Ausziige aus der Heiligen Schrift sind und daher nicht beanstandet werden konnen. Die Tatsache, dass ein
Liedtext aus Worten der Heiligen Schrift besteht, bedeutet jedoch nicht automatisch, dass das Lied als Ganzes
akzeptabel ist. Eine grofSe Tauschung besteht darin, dass viele der Lieder, die ich beanstandet habe, Abschnitte
aus der Heiligen Schrift enthalten, was diese scheinbar unanfechtbar macht. Diese Lieder miissen jedoch nach
den oben genannten Kriterien beurteilt werden. Sowohl Inhalt als auch Stil miissen Gott ehren, den Glaubigen
erbauen und die Gottesfurcht fordern.

Das ist geistlicher Kampf!

Diese Anbetungsrevolution in den heutigen Gemeinden stellt eine ernsthafte Krise dar und hat viel
Verwirrung gestiftet. Sie ist zu einem wichtigen pastoralen Problem geworden und sollte auch als solches
behandelt werden. Daher sollten sich Pastoren, die geeignetes Gottesdienstmaterial auswéhlen —um
Irrefithrung und Kompromisse zu vermeiden — fragen, welche zukiinftigen Auswirkungen dies auf die
Gemeinde haben wird. In ihrem fehlgeleiteten Versuch, fiir die heutige Kultur ,,relevant” zu sein, tragen die
Gemeinden, die diese neuen Liederbiicher kaufen, letztlich falsche Lehren in das Herz der Gemeinde, ob
sie es erkennen oder nicht. Die Menschen miissen verstehen, dass es hier nicht um eine gemditliche Debatte
dariiber geht, welche Lieder in der Gemeinde verwendet werden sollen, bei der wir unterschiedlicher Meinung
sein konnen. Wie die Zeit zeigen wird, ist dies ein geistlicher Kampf!

Lassen Sie sich nicht von dhnlicher Terminologie tiuschen

Die Vertreter unbiblischer Lehren waren schon immer Experten darin, Glaubige durch die Verwendung
irrefithrender und scheinbar rechtgldaubiger Terminologie zu verwirren. Doch wie bei den Liberalen werden
ihre religiosen Worte und Begriffe von wahren Evangelikalen schnell anders interpretiert. Und zwar so:

= Das triumphalistische ,,Gottesreich” der Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie das
wahre ,Reich Gottes”, das zwar in Gnade, aber noch nicht in der Fiille der Herrlichkeit gekommen ist.

= Die falsche ,Salbung” der Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie die wahrhaftige
,Salbung”, die wir vom Heiligen empfangen, wenn wir zum Glauben kommen.

=  Der liberwiltigende , Segen” des ,, Toronto-Segens”, den die Liederdichter des neuen Lobpreises
anbieten, ist nicht dasselbe wie der Segen unseres Gottes, den wir empfangen, um uns zu starken —
insbesondere in Zeiten des Leidens und des Konflikts.

= Der kumpelhafte ,Jesus” der Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie unser ,,Herr der
Herrlichkeit”.

= Der verriickte, chaotische, sensationsliisterne, betaubende ,,Geist” der Liederdichter des neuen
Lobpreises ist nicht der Heilige Geist, der in den Hintergrund tritt und Christus verherrlicht.

= Der veranderte Bewusstseinszustand durch ,,Lob und Feiern” [oft ,,Celebrations” genannt] der
Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie die Anbetung, die wir mit ganzem Herzen,
ganzer Seele, ganzem Verstand und ganzer Kraft in Ehrfurcht und Gottesfurcht darbringen sollen.

Dies alles ist Teil eines massiven Riickschritts, der durch die ,, Tyrannei des Neuen” verursacht wurde

Nichts davon geschah im luftleeren Raum, sondern ist Teil eines massiven Riickschritts und eines viel
umfassenderen Abfalls von unfassbarem Ausmafi. Doch aufgrund der verborgenen Art und Weise, wie dies
geschieht, sind sich vergleichsweise wenige bekennende Christen der Ernsthaftigkeit des Problems bewusst,
und viele werden denken, dass ich iibertreibe! Deshalb glaube ich, dass Widerstand gegen die Lieder des neuen
Lobpreises nicht nur eine Option, sondern unerldsslich ist, wenn wir verhindern wollen, dass die Gemeinde
noch tiefer in eine theologische und pastorale Krise stiirzt, die bald den Punkt {iberschreiten wird, wo es keine
Umkehr mehr geben wird — wenn dies nicht bereits der Fall ist (was ich mittlerweile glaube).

Der ehemalige Generalsekretar der Britischen Evangelischen Allianz, Alan Gibson, identifizierte 1995 in
einem Artikel mit dem Titel , Die néchsten fiinf Jahre” einige Schliisselbereiche, in denen sich der Niedergang
in den kommenden Jahren beschleunigen wird. Dabei handelt es sich um die Irrtumslosigkeit und Autoritat
der Heiligen Schrift, die Lehre iiber die Hélle, die Zukunft der Unglaubigen, die Auswirkungen der
charismatischen Bewegung, die Okumene und die Weltreligionen sowie die Gottesdienststile. Wie prophetisch
sich dies erwiesen hat! Dann fuhr er in dhnlich prophetischem Ton fort:

46



,Das verstiandliche Bemiihen, zeitgemaf$ zu sein, ist zur Tyrannei der Neuerungssucht
verkommen. Christen kehren von nationalen Veranstaltungen mit Liedern und Vorstellungen
zuriick, die sie nicht schnell genug mit ihrer Heimatgemeinde teilen wollen. Was einem fast
volligen Zusammenbruch des Respekts vor der Leitung des Pastorenamts gleichkommt, hat Raum
fiir die Verwurzelung dieser Neuerungssucht geschaffen, und die Einheit der Ortsgemeinden
steht iiberall unter Druck.”

Die , Tyrannei der Neuerungssucht”. Genau. Und der ,,villige Zusammenbruch des Respekts vor der Leitung des
Pastorenamts”, auf den Alan Gibson Bezug nimmt, ist ein wichtiger Aspekt all dessen. Denn der Verlust wahrer
Fiihrung geht Hand in Hand mit dem neuen Lobpreis. Wie einer ihrer Liedermacher, Noel Richards, in seinem
Buch ,, The Worshiping Church” freimiitig zugab: ,, Es ist der Verzicht auf Fiihrung, die Raum fiir den Heiligen Geist
schafft.””> Das ist eine sehr gewagte Aussage, wenn es jemals eine gab, und sie fasst einen der Griinde fiir
die grofie Verbreitung des neuen Gottesdienststils zusammen: Das Versagen der Leiter, zu fiihren, und die
vollige Verunglimpfung wahrer Leitung in der sichtbaren Gemeinde. Die Torwéchter sind gefallen und die
Mauern wurden durchbrochen.

Die Kapitulation der Leiter vor den demokratischen Launen des Volkes — mit ihren unwissenden Ohren und
Herzen, die immer nach Dingen lechzen, von denen sie denken, sie seien das Beste fiir sich selbst, die sich aber
meist als schadlich fiir ihre Seelen erweisen —hat zu fast volliger Anarchie im Leben der Gemeinde gefiihrt.
Unser Gott ist ein Gott der Ordnung. Tatsdchlich ist das genaue Gegenteil der obigen Aussage von Noel
Richards wahr: Es ist die Prisenz wahrer geistlicher Fithrung, die das Wirken des Heiligen Geistes in einer
Gemeinde fordert. Es ist das Fehlen von Fithrung in den Gemeinden, das Raum fiir einen anderen , Geist”
geschaffen hat, der heute so kraftvoll wirkt. Und bei diesem Geist handelt es sich nicht um den gottlichen
Geist, sondern um Geister von der dunklen Seite.

Die Art der Lieder, die eine Gemeinde singt, bestimmt letztlich ihre Theologie, den christlichen
Lebenswandel ihrer Mitglieder, ihre Einstellung zu Autoritat und Fithrung, ihre Herangehensweise an Predigt
und Lehre und den kollektiven Gebrauch ihrer Gesinnung. Sobald die Lieder des neuen Lobpreises in einer
Gemeinde eingefiihrt sind, kann es nur noch bergab gehen. Eine Gemeinde, die diese Lieder in ihrem Herzen
tragt, wird nie geistliche Tiefe erlangen. Die beiden passen einfach nicht zusammen. Wenn man ein
wahrhaftiges Loblied neben einem der Lieder des neuen Lobpreises hort, ist es so offensichtlich, dass wir
uns in vollig unterschiedlichen Bereichen bewegen — der eine ist der geistlichen Anbetung Gottes
gewidmet, der andere der emotionalen und psychologischen Selbstbefriedigung.

Eine der erfolgreichsten satanischen Methoden der Kirchengeschichte

Die generelle Einfiihrung des neuen Lobpreises in die Gemeinden war eine der erfolgreichsten satanischen Werke
in der Kirchengeschichte. Davon bin ich iiberzeugt. Eine Gemeinde, die sich auf diese Lieder eingestellt hat,
wird fiir den wahren Predigtdienst unempfanglich werden. Jeder Prediger, der versucht, das Wort Gottes in
einer Gemeinde auszulegen, die den neuen Lobpreis angenommen hat, wird immer mehr auf taube Ohren
stofSen. Das Singen dieser Lieder legt eine Art Schleier iiber die Gedanken der Menschen - eine
hypnotische Lahmlegung, die die geistige Wachsamkeit und einen Geist echten Nachsinnens dampft. Ich
habe dies so oft in so vielen verschiedenen Situationen beobachtet.

Nach all dem, was ich ausgefiihrt habe, bin ich mir der enormen Schwierigkeit voll bewusst, was es bedeutet,
eine Gemeinde behutsam von diesen Liedern zu befreien, wenn sie erst einmal von diesem Liedgut beherrscht
wird. Wie ich bereits sagte, wére es genauso schwierig, diese Lieder aus dem Gottesdienst einer Gemeinde zu
verbannen, wie einem storrischen Kind ein geliebtes Spielzeug zu entreifsen. Ich bin mir der fast
uniiberwindbaren Aufgabe bewusst, die Lieder des neuen Lobpreises aus den Gemeinden zu entfernen, in denen
sie sich bereits etabliert haben, denn man hat es mit einer Sucht zu tun. Jeder Pastor, der sich in dieser
Angelegenheit gegen die Gemeinde wendet, verliert entweder 90 % seiner Gemeindemitglieder oder 100 %
seines Gehalts, falls er eines hat!

75 Noel Richards, The Worshipping Church (Pioneer/Word U.K., 1993), S. 46.

47



Es braucht solide Lieder von geistlich reifen Christen

Wir erleben heute eine Revolution im Gottesdienst in den Gemeinden, die eine ernsthafte Krise darstellt und
erhebliche Verwirrung gestiftet hat. Sie ist zu einem wichtigen pastoralen Problem geworden und sollte auch
als solches angegangen werden. Daher sollten sich Pastoren und Lehrer, die geeignetes Gottesdienstmaterial
auswahlen, um Verfithrung und Kompromisse zu vermeiden, die Frage stellen, welche zukiinftigen
Auswirkungen dies auf ihre Gemeinden haben wird. Gemeinden, die sich von der Masse der irrefithrenden
Liederbiicher fiir den Gottesdienst abgrenzen wollen, sollten, soweit moglich, eigene Liederbiicher mit alten
und neuen Liedern erstellen, jedoch ohne solche, die von Mannern und Frauen mit einer verborgenen Agenda
geschrieben wurden. Dies ist eine Aufgabe fiir starke Leiter, die bereit sind, Kritik zu widerstehen; denn das
wird tatsdchlich passieren, und ich spreche aus Erfahrung. Wir brauchen solide Lieder von geistlichen
Grofien, die eine umfassende, echte christliche Erfahrung gemacht haben, und nicht oberflichliche Lieder
von religiosen Zwergen, die eine Handvoll bizarrer Manifestationen erlebt haben und sich einbilden, diese
wiirden auf dem Heiligen Geist beruhen.

Letztendlich miissen wir bei der Betrachtung der Gemeindelieder immer daran denken, dass weder der
Sénger noch der Autor Worte und Musik aus eigener Kraft erschaffen konnen. Es muss der Herr selbst sein,
der unseren Gottesdienst gestaltet. Alles andere ist Gotzendienst und Eitelkeit. Erinnern Sie sich an Davids
Worte: ,,O Herr, tue meine Lippen auf.” Die Betonung muss darauf liegen, dass in unserem Gottesdienst der Herr
selbst alles wirkt. Moge derselbe Herr uns Kraft fiir den bevorstehenden Kampf geben und uns befdhigen,
mitfithlend, gnadig und kompromisslos zu sein. (2

Mit freundlicher Genehmigung von Alan Morrison.

Alan Morrison, O Lord, Open Our Lips: Church Hymnody and Worship in History and Today — The Hidden Agenda
Behind the New Style of Worship.

Email: diakrisis-project@outlook.com = Website: https://diakrisis-project.com

© Copyright, Alan Morrison, 2023

48


mailto:diakrisis-project@outlook.com

