
 

 

  

Herr, tue 
meine Lippen 

auf, damit 
mein Mund 

dein Lob 
verkündige! 

Eine Enthüllung der 
verborgenen Agenda 
hinter dem neuen 
Lobpreis 
 

Alan Morrison 



Herr, tue meine Lippen auf, damit mein Mund dein Lob verkündige! 
 

Gemeindelobpreis und Gottesdienst in Geschichte und Gegenwart; einschließlich einer  

Enthüllung der verborgenen Agenda hinter der neuen Lobpreisszene 
 

 

 

Abstract 

 

Eine verheerende Krise hat sich in der Gemeinde in 

den letzten Jahrzehnten entfaltet, was den Lobpreis 

angeht. Offensichtlich ist es zu einer Art „Revolution“ 

in den Gemeinden in Bezug auf den Lobpreis 

gekommen. Im Mittelpunkt dieser Umwälzung war 

eine Flut von neuen Liedern – und entweder man 

springt auf diesen Zug auf oder nicht. Wer nicht dabei 

ist, hat das Nachsehen und bleibt draußen. Und wer 

nicht auf den Zug aufspringt, muss sich unweigerlich 

gefallen lassen, dass er „unzeitgemäß ist“, „dem 

Wirken des Geistes widersteht“ oder „der 

unausweichlich kommenden globalen Erweckung im 

Wege steht“, und so weiter. In dieser Abhandlung 

werde ich auf die damit verbundenen Fragen 

eingehen. Ich werde die Geschichte des Kirchenlieds 

und des gemeinschaftlichen Gottesdienstes 

untersuchen, die Strömungen darlegen, die zu dieser 

„Revolution des Gottesdienstes“ geführt haben, die 

Verbindungen mit dem New-Age-Okkultismus 

aufdecken und die verborgene Agenda entlarven, die 

hinter all dem steckt. 

 

Alan Morrison 

diakrisis-project@outlook.com 

 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

mailto:diakrisis-project@outlook.com


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Meinem Göttlichen Meister gewidmet, 

Dem Christus, 

der leibhaftig auf dieser Erde wandelte, 

Seine Mission erfüllte, 

die Mächte der Finsternis besiegte, 

und der wiederkommen wird 

mit Macht und großer Herrlichkeit. 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

1 

 

Inhaltsverzeichnis 

 
 

PRÄAMBEL ..………………………………………………..…….…………………………………………….3 

EINFÜHRUNG .……………………………………………………………………………………………...…3 

Meine eigene anfängliche Auseinandersetzung mit diesem Thema ……………………………………...4 

Hypnotische Trigger ………………………………………………………………………………………...…5 

 

I. LIEDGUT IN ALTTESTAMENTLICHER ZEIT…………………………………………………………...5 
 

1. Der Lobpreis von Gottes Eigenschaften …………………………………………………………………..6 

2. Danksagung für Befreiung …………………………………………………………………………………6 

3. Lobpreis für Gottes Gerichte ……………………………………………………………………………….7 

4. Die Zentralität der Unterweisung …………………………………………………………………………7 

5. Das Rufen um Befreiung aus unserer Not ……………………………………………………………..…8 

6. Fürbitte in unserem Lobpreis ………………………………………………………………………………8 

7. Die Proklamation des Prophetischen ………………………………………………………………...……8 

 

II. LIEDGUT IN APOSTOLISCHER ZEIT ……………………………………………………………..……8 

 

III. LIEDGUT NACHAPOSTOLISCHER ZEIT ………………………………………………………….…10 

 

Wir lernen zwei wichtige Fakten über das Liedgut in der Zeit der Apostel und frühen Gemeinde ....11 

 

IV. PRIMÄRE TRENDS IM MODERNEN LOBPREIS …………………………………………………….13 

 

1. Der alttestamentliche Tempel-Gottesdienst als Ersatz für den Synagogen-Gottesdienst …………..13 
 

Davids Tanz rechtfertigt kein „Alles ist erlaubt“-Modell im neutestamentlichen Gottesdienst ………..13 

Die Lesung der Heiligen Schrift und ihre Auslegung waren das Herzstück des Gottesdienstes  

der frühen Gemeinde ……………………………………………………………………………………………14 

Die Grundlagen der neutestamentlichen Versammlungen in der frühen Kirche ……………………...…15 

 

2. Der Übergang von der Klassik zur Romantik ………………………………………………………...…16 

3. Die Verdrängung der Souveränität Gottes zugunsten humanistischer Empfindungen ……………18 

4. Die „Verdummung“ des menschlichen Geistes ………………………………………………………...19 

5. Die Abkehr gottzentriertem Lobgesang hin zu manipulativer Musik ………………………………..20 

 
            Manipulative Gemeindemusik wurzelt in manipulierten „Bekehrungen“ …………….……………….…21 

             Der neue Lobpreis fördert veränderte Bewusstseinszustände ………………………………………………23 

 

6. Die Abkehr von der biblischen Absonderung hin zu einer diffusen Ökumene ………………...……25 

7. Der Übergang vom partizipativen Gemeindegottesdienst zur Unterhaltung …………………...…..25 

8. Die Abkehr von der persönlichen Hingabe als lebendiges Opfer vor Gott hin zur  

    exhibitionistischen Zurschaustellung der eigenen Gaben in der Gemeinde ……………………...….26 

9. Der Übergang von Ehrfurcht und Gottesfurcht zu „Leichtigkeit und Zerstreuung“ …………….....26 

10. Die Abkehr von der Anbetung des dreieinigen Gottes in eine coole „Kumpel-Beziehung“  

      mit „Jesus“ …………………………………………………………………………………………..……..27 

 



 

 

2 

 

 

11. Die Abkehr von einem zeitlosen musikalischen Ausdruck hin zum den kurzlebigen,  

      korrumpierten Rock- und Popstil ……………………………………………………………………….27 

 
i. Rockmusik ist die Musik der Rebellion …………………………………………………………….….…...28 

ii. Rock- und Popmusik ist die Musik des Fleisches ………………………………………………….….….29 

iii. Rock- und Popmusik setzt hauptsächlich auf manipulative Effekte ………………………….….……30 

iv. Rock- und Popmusik sind von Egozentrik geprägt ……………………………………………….….….31 

 

V. STRATEGIEN HINTER DEM NEUEM LOBPREISSTIL ………………………………….………...…32 

 

1. Gemeinden ihres Unterscheidungsvermögens zu berauben ………………………………….……….34 

2. Die fortschreitende „Charismatisierung“ des Gottesdienstes und der Gemeinde ………….….…....34 

3. Die Stellung der Gemeinde in der Welt zu verzerren ………………………………………….……….35 

4. Der Heilige Geist anstatt der Herr Jesus Christus im Mittelpunkt der Gemeinde ………….…….…37 

5. Emotionale Gelöstheit unter dem Vorwand echter spiritueller Erfahrung herbeizuführen ….….…38 

 
Die Jagd nach einer höchst illusorischen „Taufe mit dem Heiligen Geist“ ………………………............. 38 

Das unsinnige „Zungenreden“ ist ein weiteres Mittel zur Gehirnwäsche …………………………….…. 40 

Ein veränderter Bewusstseinszustand ist das Tor zum Okkulten ……………………………………….... 41 

Der pfingst-charismatische neue Gottesdienststil ist eine Initiation in eine  

christianisierte Version des New Age …………………………………………………………………..……..43 

Die pfingstlich-charismatische Bewegung praktiziert Kundalini-Energie …………………………..….....43 

 

FAZIT ………………………………………………………………………………………………………..…44 

 

Das hat nichts mit ethnischen Unterschieden zu tun ……………………………………………………..45 

Fragen, die gestellt werden müssen ………………………………………………………………….…..…45 

Inhalt und Stil müssen Gott ehren, erbaulich und gottesfürchtig sein ………………………………….45 

Das ist geistlicher Kampf! …………………………………………………………………………………....46 

Lassen Sie sich nicht von ähnlicher Terminologie täuschen …………………………………………..…46 

Dies alles ist Teil eines massiven Rückschritts, der durch die „Tyrannei des Neuen“  

verursacht wurde ……………………………………………………………………………………….……46 

Eine der erfolgreichsten satanischen Methoden der Kirchengeschichte …………………………….…47 

Es braucht solide Lieder von geistlich reifen Christen …………………………………………….….….48 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

3 

 

PRÄAMBEL 
 

Darum, weil wir ein unerschütterliches Reich empfangen, lasst uns die Gnade festhalten, durch die wir Gott 

auf wohlgefällige Weise dienen können mit Scheu und Ehrfurcht! Denn unser Gott ist ein verzehrendes 

Feuer. 

 

Hebräer 12,28-29 

 

Eine verheerende Krise in Bezug auf den Lobpreis hat sich in der Gemeinde in den letzten Jahrzehnten 

entfaltet. Offensichtlich ist es zu einer Art „Revolution“ in den Gemeinden in Bezug auf den Lobpreis 

gekommen. Im Mittelpunkt dieser Umwälzung war eine Flut von neuen Liedern – und entweder man springt 

auf diesen Zug auf oder nicht. Wer nicht dabei ist, hat das Nachsehen und bleibt draußen. Wer außerdem nicht 

auf den Zug aufspringt, muss sich unweigerlich gefallen lassen, dass er „nicht zeitgemäß ist“, „dem Wirken des 

Geistes widersteht“ oder „der unausweichlich kommenden globalen Erweckung im Wege steht“, und so weiter. 

   Ich höre ständig, wie „begeisternd“ der neue Lobpreisstil ist. Aber dabei handelt es sich lediglich um ein 

Urteil des Fleisches, das keine Aussagekraft hat. Die Böcke zu unterhalten ist heute wichtiger geworden, als die 

Schafe zu nähren. Der Maßstab jedoch, was Gottes Anbetung ist, sollte sich nicht an persönlicher 

„Ergriffenheit“ messen lassen, sondern an dem Wachstum in Ehrerbietigkeit und Gottesfurcht in der 

Gemeinde der Gläubigen. Das ist der Ausgangspunkt und die Grundlage einer jeden Betrachtung über den 

Lobpreis. Wenn der Leser die Fülle dessen, was in diesem Artikel niedergeschrieben wurde, begreifen will, 

muss er sich mit Unterscheidungsvermögen wappnen. Ferner muss er alle vorgefassten Meinungen hinter sich 

lassen und alles, was ich sage, nicht nur mit den vorgelegten Schriftstellen vergleichen, sondern auch mit den 

gesamten Kernaussagen, die diese Schriftstellen enthalten. 

   In dieser Abhandlung – die 1997 als kleinerer Artikel ins Leben gerufen wurde und 2000 um 100 % ergänzt 

wurde, liegt nun um eine nochmalige Erweiterung von 45 % vor – werde ich die Geschichte des Kirchenlieds 

im gemeinschaftlichen Gottesdienst vom Alten Testament bis zur Gegenwart untersuchen, die Strömungen 

darlegen, die zu dieser „Revolution des Gottesdienstes“ geführt haben, die Verbindungen mit dem New-Age-

Okkultismus aufdecken und die verborgene Agenda entlarven, die hinter all dem steckt. 

 

EINFÜRHUNG 
 

Herr, tue meine Lippen auf, damit mein Mund dein Lob verkündige! 

 

Psalm 51,17 

 

Eine Person liebt die „Kirchenlieder im alten Stil“ und hat nichts für den neuen Lobpreis übrig, der Rock- und 

Popmusik beinhaltet und schmalzige, sentimentale Chorusse.1 Ein anderer glaubt, dass Lieder im Rock- und 

Popmusikstil das Beste war, was der Gemeinde widerfuhr und betrachtet die Kirchenlieder im alten Stil als 

verstaubt und irrelevant in der heutigen Welt. Handelt es sich hierbei lediglich um eine persönliche 

Geschmackssache? Was für den einen Fleisch ist, ist für den anderen Gift – die Schönheit liegt im Auge des 

Betrachters. Geht es bei diesem Thema, das wir behandeln, um dies? Oder geht es um eine andere, eine viel 

tiefere Frage, um eine verborgene Agenda im Zuge der Einführung dieser Musik in die Gemeinde, die nur 

dann erkannt werden kann, wenn man versteht, was sich wirklich hinter der modernen Revolution der 

Gemeindemusik verbirgt? Es geht um dieses Thema, das ich in der vorliegenden Abhandlung eingehend 

vertiefen möchte. 

   Ich muss gestehen, dass ich keineswegs unvoreingenommen in diese anhaltende Debatte gehe. Meine 

Voreingenommenheit ist jedoch aus dem entstanden, was ich als objektive Beweise betrachte, die auf solider 

 

1 Wenn ich eine Unterscheidung zwischen den „Kirchenliedern im alten Stil“ und dem „neuen Anbetungsstil“ mache, beziehe ich mich in 

erster Linie auf ein Genre oder eine Ausdrucksweise und nicht auf ein Zeitalter oder eine Epoche. Es wäre töricht zu glauben, dass jedes 

Kirchenlied, das vor 1900 geschrieben wurde, wunderbar ist, und alles, was danach kommt, furchtbar. Was ich als „Kirchenlieder im alten 

Stil“ bezeichne, könnte zu jeder Zeit vom 1. Jahrhundert bis zum heutigen Tag geschrieben worden sein. Wenn ich mich hingegen auf den 

neuen Lobpreis beziehe, dann nehme ich Bezug auf den Rock- und Popstil, der in den letzten Jahrzehnten hauptsächlich im pfingstlich-

charismatischen Lager aufgekommen ist. 



 

 

4 

 

Forschung beruhen, die mich zutiefst beunruhigt haben. Denn ich glaube, dass das Singen von Liedern und 

Anbetung eine Reihe von sehr ernsten Fragen aufwirft. 

   Zum Beispiel, trotz der oft gemachten Behauptung, dass der neue Lobpreis Gräben heilt und Einheit in der 

Gemeinde schafft, entspricht es da nicht der Wahrheit, dass die Einführung neuen Liedguts sehr häufig eine 

zerstörerische Spaltung nach sich zieht und dass ihre Befürworter die Kritiker beschuldigen, auf „einer tieferen 

geistlichen Ebene“ zu stehen oder „der Anbetung und dem Wirken des Heiligen Geistes zu widerstehen“ oder 

ein „Hindernis für Erweckung“ zu sein? 

   Bei diesem Thema geht es also nicht nur um die Frage der Wahl zwischen zwei Arten von Lobpreis, sondern 

es ist darüber hinaus zu einem massiven pastoralen Problem in den heutigen Gemeinden geworden, das 

zahlreiche weitere Kontroversen nach sich zieht. Entspricht es nicht auch der Wahrheit, dass dort, wo der neue 

Lobpreis im begrenztem Maße eingeführt wird, um den Ansprüchen einer voreingenommenen Gruppe in 

einer Gemeinde gerecht zu werden, bald viele weitere neue Ansprüche für eine weitere Liberalisierung der 

Anbetung aufkommen, mit weiteren schädlichen Einflüssen, die viele pastorale Probleme mit sich bringen? 

Gleichwohl werden diese Probleme von jenen, die sich ihnen hingeben, nicht erkannt. 

   Ferner, wie konnte sich in den 1990er Jahren eine derartige üble Verführung wie der sogenannte „Toronto-

Segen“ so leicht in vielen Gemeinden ausbreiten, die sich als evangelikal bezeichnen? Das ist die schwierige 

Frage. Gewiss war die Einführung des neuen Lobpreises mit ihren Texten der Grund dafür, dass in diesen 

Gemeinden bereits ein fruchtbarer Grund gelegt worden war – ein avantgardistischer Vorreiter oder, besser 

ausgedrückt, ein Vorbote –, sodass solche Entwicklungen lediglich die natürliche Frucht moderner Anbetung 

sind. 

   Mission Praise [Liederbuch in England] war ursprünglich das populärste der zeitgenössischen Liederbücher. 

Aufgrund der Integration älterer Kirchenlieder findet man es auch in sonst konservativen evangelikalen 

Gemeinden. So wurde es zu einem idealen Trojanischen Pferd, um in den Gemeinden den Boden für weitere 

neoevangelikale  Entwicklungen vorzubereiten.2 

 

Meine eigene anfängliche Auseinandersetzung mit diesem Thema 

 

   An dieser Stelle ist es sinnvoll, meinen eigenen Kampf in Bezug auf dieses Thema vor Augen zu stellen. Ich 

kam aus einem Hintergrund, der von Rockmusik geprägt war – nicht Heavy Rock oder Metal Rock, und 

gewiss nicht „Death Metal Rock“ – aber der Musik von Haight-Ashbury/Laurel Canyon der Hippiebewegung. 

Seit den 1960er Jahren bis in die turbulente Zeit meines Umsinnens Mitte der 1980er Jahre war ich ein 

leidenschaftlicher Hörer von Captain Beefheart and his Magic Band, Grateful Dead, Jefferson Airplane, 

Country Joe and the Fish, Quicksilver Messenger Service, Pink Floyd, Bob Dylan, Neil Young, Joni Mitchell 

und vieler anderer Musikidole der Gegenkultur der Hippiebewegung (die nicht wirklich eine Gegenkultur 

war, sondern eine verführerische alternative Kultur, die noch immer unter der Macht Satans steht).3 Als ich 

mich zu Christus bekehrte, war der neue Rock- und Popstil mit fröhlichem Klatschen in seinen Anfängen. In 

jener Zeit glaubte ich zum Teil, dass die säkulare Rockmusik in „christlichen“ Rock verwandelt werden könnte, 

wenn sie nur geheiligt werden würde. Doch in kürzester Zeit wurde ich zunehmend unruhig, was den 

gesamten neuen Lobpreisstil anging. Als mein Verständnis über die wahre Natur Gottes wuchs und meine 

Schriftkenntnis sich vertiefte, erkannte ich, dass Rock- und Popmusik völlig ungeeignet und sogar völlig 

unangebracht ist als ein Mittel wahrer christlicher Anbetung, die ehrerbietend und gottesfürchtig ist, ganz 

abgesehen von meinen Recherchen, die die verborgene Agenda hinter dieser Art von „Lobpreis“ ans Licht 

brachten. 

   Zweck der Darlegung dieser Dinge ist es zu zeigen, dass ich selbst viele Jahre mit diesem Thema gekämpft 

habe, und ich verstehe die schwierige Situation, in der sich viele befinden, wenn sie versuchen zu 

unterscheiden, was geeigneter Lobpreis in der Gemeinde ist. Heute ist es mehr denn je wichtiger geworden, ein 

noch höheres Maß an Unterscheidungsvermögen zu entwickeln und nicht nur einfach passiv Dinge über sich 

ergehen zu lassen. Die meisten Dinge heutzutage sind nicht das, was sie auf den ersten Blick zu sein scheinen. 

 

2 Der Autor verwendet an dieser Stelle das Wort „neo-evanjellycal“ als Anspielung auf das Wort „neoevangelikal“. Das Wort „jelly“ im 

Englischen bedeutet Wackelpudding. Der Autor will mit diesem Wortspiel darauf hinweisen, dass im modernen Evangelikalismus alles 

schwammig geworden ist. Wie ein Wackelpudding keine Festigkeit aufweist, so gibt es in Bezug auf kontroverse Vorstellungen unter 

Evangelikalen keinen festen Stand mehr für die Wahrheit. 
3 Ironischerweise sind die meisten vermeintlichen Rebellen dieser Musik-Ära – die noch am Leben sind – zu Personen des verstaubten 

Establishments geworden, von den Führern dieses Establishments gefeiert, Botschafter für den gefährlichen Covid-Impfstoff, Vertreter 

selbstsüchtiger Mittelmäßigkeit, reine Karikaturen ihrer selbst. 



 

 

5 

 

   So viele der neuen Lobpreislieder trivialisieren die erhabenen Heilswahrheiten. Viele sind in einem Stil 

verfasst, die der geistlichen Erhabenheit unangemessen sind, die unseres Gottes würdig ist. Überdies sind viele 

der heutigen Lieder aufgrund ihrer pietistischen und subjektiven Wurzeln sehr stark auf das eigene Ich 

ausgerichtet, und sie führen fast zu einer zwanghaften Jubelfeier von „mir selbst und meinen wunderbaren 

Gefühlen“, anstatt den Herrn und seine wunderbaren Werke zu erheben. 
 

Hypnotische Trigger 
 

Ferner wurden viele der neuen Lobpreislieder in einer Weise komponiert, um eine Versammlung in einen 

Zustand glückseliger Ekstase, im Grunde in eine Trance, zu versetzen – insbesondere wenn sie wiederholt 

werden, wie es gewöhnlich der Fall ist. Dies führt zu einem prähypnotischen Alpha-Wellen-Gehirnzustand, in 

dem Personen für die Erwartungen und die machtvollen Suggestionen einflussreicher Leiter viel leichter 

empfänglich sind. Dies ist einer der Punkte, die ich darlegen will. 

   Tatsächlich verfolgen viele Lieder heute eine Agenda, die auf den ersten Blick für den oberflächlichen 

Betrachter nicht offensichtlich ist, es sei denn man kennt die Schlagworte und Phrasen. Dynamische Trigger 

wie „Ich schaffe ein Volk voll Macht“ – ein Hinweis auf den triumphalistischen, Pseudo-Wunder wirkenden 

„Kingdom Now“-Dominionismus und den „Power Evangelism“, der unter den Verfassern von Liedern im 

neuen Lobpreisstil so gängig ist – sind wie Aufrufe an jene, die leicht beeinflussbar sind. Was ist mit der Strophe 

„Meine Füße beginnen zu tanzen, meine Hände erhebe ich“? Die Agenda wird diesbezüglich deutlich genug. Wenn 

man diese Worte mit der Zeit oft genug wiederholt hat, beginnen sie Macht über diejenigen auszuüben, die 

sie singen, und sie werden zu manipulierten Marionetten, die auf die beständigen Suggestivbotschaften der 

Musiker reagieren. 

   Nichts davon geschieht in einem Vakuum, sondern es ist lediglich Teil eines großen Niedergangs und sogar 

eines notwendigen Getriebes eines viel größeren Abfalls von unvorstellbaren Dimensionen. Doch aufgrund der 

heimlichen Art und Weise, wie dies eingeführt wird, erkennen nur vergleichsweise wenige Christen die 

Ernsthaftigkeit des Problems. Es ist meine ernsthafte Hoffnung, dass diese kleine Schrift in einigen Herzen 

dazu führt, dass das Problem erkannt wird. 

   Musik ist gewiss eine große Gottesgabe in der Schöpfung, die praktiziert, gehört und genossen werden darf. 

Es ist kein Zufall, dass es sieben Grundtöne in der Musikskala gibt – und wir könnten die gleiche Beobachtung 

über die sieben Farben des Regenbogens machen, der sicherlich ein weiteres Beispiel für den göttlichen 

Fingerabdruck im Reich der Natur ist. In der Heiligen Schrift sehen wir viele Schriftstellen, welche positiv über 

Lobpreis sprechen – Lobpreis, um Gott zu verherrlichen. Selbst während der Schöpfung der Welt sangen die 

Engel (Hiob 38,7). Welche Freude wäre es, dem zu lauschen! Stelle dir einmal die Reinheit dieses Engelgesangs 

vor. Wenn unser Lobpreis auf Erden doch so wäre wie im Himmel. 

   In dieser Schrift wollen wir zunächst herausfinden, was die Heilige Schrift zu dem Thema zu sagen hat, wie 

und was wir Gott singen sollen. Dann wollen wir die Loblieder in der apostolischen und nachapostolischen 

Zeit der frühen Gemeinde betrachten; dann werden wir auf die Trends, die die Gottesdienste in den letzten 

Jahren bestimmt haben, näher eingehen; schließlich werden wir die Strategien beleuchten, die sich hinter dem 

Aufkommen des neuen Lobpreises verbergen. 

 

I. LIEDGUT IN ALTTESTAMENTLICHER ZEIT 
 

Suchen wir nach einem vollkommenen Modell, wie wir mit unseren Stimmen Gott loben können, dann gibt es 

kein besseres Buch der Bibel als die Psalmen, die gewiss viele Hinweise enthalten, welche Inhalte und Worte 

für ein Loblied eines Gläubigen angemessen sind. 

   Um das Minenfeld des modernen Lobpreises zu umgehen, haben sich einige dazu entschlossen, 

ausschließlich Psalmen des Alten Testaments zu singen. Wir respektieren ihre Auffassung und sympathisieren 

bis zu einem gewissen Grad damit, da wir glauben, dass die Psalmen in unseren Gemeinden gesungen und 

gelesen werden sollten. Aber wir können nicht akzeptieren, dass „das neue Lied“, das den Herrn Jesus Christus 

offenbart (Offb 5,8-10; vgl. 15,2-3), wie es so freudig von allen Gläubigen des Zeitalters des Evangeliums 

gepriesen wird, auf die Schattenbilder und Prophetien einer früheren, weniger herrlichen Heilszeit beschränkt 

bleibt. 

 

Also welche Prinzipien können wir aus den Psalmen für das Gotteslob mit Liedern ableiten? 

 



 

 

6 

 

1. Der Lobpreis von Gottes Eigenschaften 

  

Dies ist ein entscheidender Ausgangspunkt für jede gesungene Anbetung und sollte das höchste Ziel sein, 

wann immer Gottes Volk sich versammelt, um Loblieder zu singen. Ein klassisches Beispiel ist Psalm 29,1-2:  

 

Gebt dem HERRN, ihr Göttersöhne, gebt dem HERRN Ehre und Lob! Gebt dem HERRN die Ehre seines 

Namens, betet den HERRN an in heiligem Schmuck! 

 

Gottes Wesen sowie seine Ehre, sein Lob und seine Heiligkeit zu erheben, fördern gesunden Lobpreis, sodass 

Ehrerbietung und Gottesfurcht in den Mittelpunkt rücken. 

   Die Erhebung von Gottes Wesen wie seine Macht, seine Stärke, seine Herrlichkeit und seine Heiligkeit ist 

einem gesunden Lobpreis förderlich, sodass Ehrerbietung und Gottesfurcht zu den zentralen Säulen 

gemeinsamer Anbetung werden, insbesondere wenn er für alle, Gläubige wie Ungläubige, offen ist. 

Ehrerbietung und Gottesfurcht. Lass diese zwei Worte in dein Herz fallen, denn sie sind in der Tat das 

eigentlich Herz dessen, was Anbetung des Schöpfers sein sollte. Dies ist das Urteil der Schrift: 

 

Deshalb lasst uns, da wir ein unerschütterliches Reich empfangen, dankbar sein, wodurch wir Gott 

wohlgefällig dienen mit Scheu und Furcht! Denn auch unser Gott ist ein verzehrendes Feuer. (Hebr 12,28-29) 

 

   Dies ist der Schlüssel. Wenn Ungläubige oder potentielle Gläubige (was ich als „Jünger-in-Wartestellung 

bezeichne) in unser Umfeld treten, müssen wir doppelt vorsichtig sein, wie wir uns verhalten. Geht von uns 

Ehrerbietung und Gottesfurcht aus oder rollen wir auf dem Boden herum? Das Letztere oder Ähnliches 

geschieht heute in vielen Versammlungen unter der falschen Bezeichnung „spontanes Wirken des Heiligen 

Geistes“. Was der Text im Hebräerbrief aussagt „… wodurch wir Gott wohlgefällig dienen mit Scheu und 

Furcht! Denn auch unser Gott ist ein verzehrendes Feuer“, ist ein Zitat aus 5Mose 4,24, wo es um eine Warnung 

vor Götzendienst geht, wo etwas anderes auf einen Sockel gestellt wird, was nicht Gott ist, um es anzubeten. 

Wenn wir Gott nicht mit Ehrerbietung und Gottesfurcht begegnen, dann sind wir gänzlich im Götzendienst, 

und es droht das verzehrende Feuer von Gottes Gericht. Allein der Gedanke daran, sollte uns alle erstarren 

lassen, und wir sollten uns überlegen, was wir  tun, ehe wir zusammenkommen, um Gott zu loben. 

   Wenn Gottes Wesen gepriesen wird, dann ist er sowohl der Anfang als auch der richtige Mittelpunkt unseres 

Gotteslobs. Obwohl der Ausdruck von Gefühlen gegenüber Gott einen Platz hat in unserem Gotteslob, beginnt 

wahrer Lobpreis gerade nicht mit Gefühlen. Vielmehr beginnt er mit Gott selbst und der Tatsache, dass Gott 

unsere Anbetung verdient und sie will. Das Wort „worship“ (Anbetung) kommt von einem zusammengesetzten 

Wort aus dem Englischen, das im modernen Englisch mit „worth-ship“ (würdig - angebetet zu werden) 

wiedergegeben wird. Der Herr allein ist würdig, unsere Anbetung und Verehrung zu empfangen. 

 

2. Danksagung für Befreiung 

 

Oft ist Anbetung mit Dankbarkeit verbunden; und Dank spielt gewiss eine Rolle in den Liedern, die wir an 

Gott richten. Die Psalmen sind voll von Danksagung. Wir finden sogar historische Berichte von Ereignissen, 

die dazu dienen, Danksagung hervorzubringen. Ein klassisches Beispiel ist Psalm 78: 

 

Ich will meinen Mund zu einer Gleichnisrede öffnen, will Rätsel vortragen aus alter Zeit. Was wir gehört 

und gelernt haben und was unsere Väter uns erzählt haben, das wollen wir ihren Kindern nicht 

vorenthalten, sondern den Ruhm des HERRN erzählen dem späteren Geschlecht, seine Macht und seine 

Wunder, die er getan hat.  

 

Psalm 78,2-4 

 

Dieser Lobgesang bringt seine Freude an einem historischen Ereignis zum Ausdruck und erinnert an den 

Lobgesang des Moses und der Kinder Israels nach ihrem jubelnden Auszug aus Ägypten und der 

Durchquerung des Roten Meeres. „Ich will dem HERRN singen, denn hoch erhaben ist er: Ross und Reiter hat er ins 

Meer gestürzt!“ (2Mo 15,1) 

 

 



 

 

7 

 

3. Lobpreis für Gottes Gerichte 

 

Das Lied des Moses beinhaltet den Gedanken des göttlichen Gerichts. Von Gottes Gerichten zu singen ist 

keine Vorstellung, die dem gewöhnlichen Denken der Menschen gut erscheint; aber wir finden es überall 

in der Heiligen Schrift, wo der HERR als der Allmächtige verherrlicht wird – was im Grunde Anbetung ist. 

   Das andere Lied des Moses in 5Mose 32 ist ein weiteres Beispiel. Gott selbst hatte ausdrücklich geboten: 

 

So schreibt euch nun dieses Lied auf, und du sollst es die Kinder Israels lehren; lege es in ihren Mund, damit 

mir dieses Lied ein Zeuge sei gegen die Kinder Israels.  

 

5Mose 31,19 

 

Mit anderen Worten, diese Lobgesänge sollten nicht nur Gottes Wesen und seine Gerichte erheben, sondern es 

gab ein weiteres wichtiges Prinzip, und dieses Prinzip wird in den obigen Worten deutlich: „Du sollst die 

Kinder Israels lehren.“ Dies führt uns zum nächsten Merkmal von biblischem Lobpreis. 

 

4. Die Zentralität der Unterweisung  

 

Das Herzstück der Psalmen der Heiligen Schrift ist der entscheidende Einfluss der Didaktik, also der 

"systematischen Unterweisung". Es gibt zwei Arten, auf die Gott sein Volk lehrt: Die eine ist die „heuristische“, 

bei der wir durch die Erfahrungen des Lebens lernen, in die er uns gestellt hat und durch die er uns schult 

(Hebr 12,11). Die andere Art und Weise, wie Gott uns lehrt, ist die „Didaktik“ – und das ist auch die wichtigste 

Art und Weise –, die Unterweisung in Form von Worten aus der Bibel, durch Lehrer und Prediger und andere 

äußere systematische Mittel. 

   Eines dieser Mittel sind unsere Lieder. Gott lehrt uns über sich selbst und seine Wahrheit durch die Lieder, 

die wir singen. Geistliche Lieder sollten daher als „Lehrer des Glaubens“ fungieren. Daher ist es 

unabdingbar, dass unsere Loblieder einen didaktischen Kern haben und reich an Lehre sein sollten. 

   Folglich sind die Worte, die wir singen und die Art und Weise, wie wir sie singen, sowie die ganze Art 

unseres Lobpreises in einer Weise von größter Bedeutung, die viele von uns gar nicht erfassen. Selbst die 

Worte, die du singst, haben eine tiefe lehrmäßige Funktion, ganz gleich ob es sich um einen Popsong oder ein 

Kirchenlied handelt. Sie lehren entweder ausdrücklich durch ihre Worte oder sie beeinflussen dich subtiler auf 

unterschwellige Weise. Was auch immer der Fall ist, wenn du beim Lobpreis singst, dann „skandierst du 

deine Spiritualität“ und lehrst dich selbst die Lektionen, die auch immer durch die Worte transportiert 

werden. Kirchenlieder und geistlicher Lieder sind demzufolge theologisch, zum Guten oder zum Schlechten. 

Dies ist von enormer Bedeutung, was die vorliegende Abhandlung im Grunde darlegen will. 

   Der erste Psalm im Buch der Psalmen ist ein klassisches Beispiel, das auf anschauliche Weise den Unterschied 

zwischen einem wahren Gläubigen und dem Gottlosen verdeutlicht. In Psalm 51 werden wir systematisch über 

die lebenswichtige Lehre der Umkehr belehrt: 

 

Wasche mich völlig [rein] von meiner Schuld und reinige mich von meiner Sünde; denn ich erkenne meine 

Übertretungen, und meine Sünde ist allezeit vor mir. An dir allein habe ich gesündigt und getan, was böse 

ist in deinen Augen, damit du recht behältst, wenn du redest, und rein dastehst, wenn du richtest. Siehe, in 

Schuld bin ich geboren, und in Sünde hat mich meine Mutter empfangen.  

 

Psalm 51,4-7 

 

Es handelt sich hier im Übrigen nicht um ein emotionales Mantra, in dem man ständig wiederholt: „Erschaffe 

mir, o Gott, ein reines Herz, und gib mir von Neuem einen festen Geist in meinem Innern!“, ohne jeden wirklichen 

Zusammenhang (wie es bei einem modernen Refrain der Fall ist). Dieser Psalm aus dem Alten Testament ist 

ein Beispiel für ein reales Erleben – ein Schrei nach Befreiung von der Sünde, der aus dem aufrichtigen 

Bekenntnis erwächst, dass Gott ein großer und mächtiger Richter ist, der seinen Geist in einem Menschen 

wohnen lässt. 

   Es ist hohe Glaubenslehre, aber sie sollte uns auch in die Anbetung führen, indem wir erkennen, dass hinter 

dieser Lehre ein mächtiger Gott steht, der unseres Lobes würdig ist.  

 



 

 

8 

 

Eine weitere Facette der Hymnen des Alten Testaments ist: 

 

5. Das Rufen um Befreiung aus unserer Not 

 

Kannst du dir vorstellen, dass die neoevangelikalen Kirchen von heute singen: „Ehe ich gedemütigt wurde, irrte 

ich; nun aber befolge ich dein Wort. … Es ist gut für mich, dass ich gedemütigt wurde, damit ich deine Anweisungen 

lerne“ (Ps 119,67.71)?!? So viele Gemeinden schicken heute ihre Glieder zur „Befreiung“ zu einem Quacksalber, 

damit dieser Dämonen austreibt, wenn du sagst, dass du in Bedrängnis bist und dass es gut sei, wenn man dies 

als dämonische Bedrängnis betrachtet! Aber der Ruf nach wahrer Befreiung, der uns in den Psalmen begegnet 

(im Gegensatz zu dem unechten „Befreiungsdienst“ in so vielen Gemeinden von heute) ist das, was die 

Gemeinden wirklich brauchen! Es mag nicht modern erscheinen, aber es ist die Art und Weise, wie Gott in der 

Bibel gepriesen wird. Wir sollten zu Ihm rufen für unsere Befreiung von Bedrängnis, weil dies ein Zeichen der 

Abhängigkeit von Ihm ist und Ihn in unserem Lobpreis erhebt. Beim Lobpreis geht es nicht darum, dass wir 

uns gut fühlen und eine „gute Zeit haben“. Wie haben wir uns diesbezüglich verirrt! 

    

6. Fürbitte in unserem Lobpreis 

 

Eine weitere Facette der Lieder in den Psalmen ist das Rufen zum Herrn, er möge bestimmten Gruppen von 

Menschen helfen. Zum Beispiel:  

 

Der HERR antworte dir am Tag der Drangsal, der Name des Gottes Jakobs schütze dich! 

 

Psalm 20,2 

 

Dies verherrlicht Gott und fördert eine gesunde Abhängigkeit von ihm, wenn wir in der Fürbitte zu ihm 

kommen. Warum sollte dies nicht auch in unseren Liedern vorkommen, ebenso wie in unseren Gebeten? Dies 

erhebt Gott und fördert eine gesunde Abhängigkeit von ihm, wenn wir in Fürbitte vor ihn treten. Warum sollte 

nicht auch dieser Aspekt in unseren Liedern wie auch in unseren Gebeten vorhanden sein? 

 

7. Die Proklamation des Prophetischen 

 

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Loblieder in den Psalmen besteht darin, dass die Prophetien des Herrn 

erhoben werden. Klassische Beispiele hierfür sind die Psalmen 2, 16, 22 usw. Ein Beispiel unter den modernen 

Liedern wäre das Lied „Siehe, er kommt auf den Wolken“, in dem wir das zweite Kommen des Herrn erheben. 

   Die Prinzipien für Loblieder in den Psalmen sind demnach: das Lob von Gottes Eigenschaften;  Danksagung 

für Befreiung; Lob für Gottes Gerichte; Unterweisung, Ruf um Errettung aus der Not; Fürbitte und die 

Proklamation des Prophetischen.  

    Gewiss haben wir in den Psalmen viele gute Hinweise darauf, wie der Inhalt und die Ausdrucksweise in den 

Lobliedern der Gemeinde zu ALLEN Zeiten aussehen sollten.  

   Wie steht es mit dem Neuen Testament? Können wir aus dem Neuen Testament ebenfalls Prinzipien 

ableiten? Es gibt in der Tat viele! 

 

II. LIEDGUT IN APOSTOLISCHER ZEIT 
 

In der apostolischen Gemeinde standen die Verkündigung Christi und der Inhalt von Schriftstellen über 

Christus im Mittelpunkt der Anbetung (vgl. Lk 4,16-27; Apg13,14ff; 13,23; 13,46; Rö 1,16; 10,1-5). Wie R. P. 

Martin in seinem interessanten Buch über Lobpreis in der Urgemeinde schreibt: „Die Christus-zentrierte Natur 

der christlichen Anbetung ist eine der Fakten, die in der neutestamentlichen Literatur am klarsten bezeugt ist.“4 

Apostelgeschichte 17,2-3 legt die Vermutung nahe, dass Paulus an drei aufeinanderfolgenden Sabbaten über 

ein Thema gepredigt hatte – dass Christus leiden muss, dass er auferstehen muss und dass er der Messias ist, 

der im Alten Testament prophezeit worden war. Ralph Martin schreibt ferner, dass in der Urgemeinde das 

Verlesen und die Auslegung der Heiligen Schrift „das Erbe ist, das wir empfangen haben durch die 

 

4 R.P. Martin, Worship in the Early Church, (Marshall, Morgan & Scott), 1964, S. 131. 



 

 

9 

 

Urgemeinde auf der Grundlage des Gottesdienstes im Judaismus; dies wurde zu einem Modell für den 

christlichen Gottesdienst als ein Wort-Gottes-Dienst.“5 

   Dies ist von immenser Bedeutung für unsere vorliegenden Ausführungen. Von Anfang an war ein 

Gottesdienst ein „Wort-Gottesdienst“. Verankere dies in deinem Herzen und in deinem Denken! Die 

Wahrheiten der Bibel waren das Herzstück des Gottesdienstes. Paulus schrieb an Timotheus: „Bis ich komme, 

sei bedacht auf das Vorlesen, das Ermahnen und das Lehren“ (1Tim 4,13). Und dies hat ebenso Gültigkeit, was 

das Singen von Liedern angeht. Das Singen geistlicher Lieder – seien es alttestamentliche Psalmen oder 

neutestamentliche Lieder – war ein hervorstechendes Merkmal der apostolischen Gemeinde. Und es ist die 

Auffassung vieler Bibelgelehrter, dass es eine Reihe von Texten im Neuen Testament gibt, die tatsächlich als 

Lieder gesungen wurden (z.B., Lukas 1,46-55; 1,68-79; 2,29-32). 

      Es ist ferner möglich, dass das alttestamentliche Buch der Psalmen weiterhin im Gottesdienst der 

Urgemeinde verwendet wurde. Es ist auch möglich, dass neue Lieder entstanden oder dass auf der Grundlage 

alttestamentlicher Schriftabschnitte oder von Schriften von gottesfürchtigen Männern Lieder verfasst wurden. 

Wie ein Kommentator erläutert:  

 

„Wir wissen aus den Schriften mehrerer Autoren aus den ersten Zeiten des Christentums 

(insbesondere aus den Briefen des Plinius sowie aus einigen AbschnitteN in den Schriften von 

Justin dem Märtyrer und Tertullian), dass die Christen die Gewohnheit hatten, Lieder zur 

Anbetung Gottes zu singen, die entweder der Schrift entnommen waren oder die mehr der 

persönlichen Erbauung dienten.“6 

 

Was also war der Tenor der Art von Liedern, die in der neutestamentlichen Zeit verfasst wurden? Hier können 

wir zwei besondere Abschnitte der Schrift anführen, denn diese haben uns viel zu sagen über das Wesen des 

Liedguts. Erstens: 

 

Und berauscht euch nicht mit Wein, was Ausschweifung ist, sondern werdet voll Geistes; redet zueinander 

mit Psalmen und Lobgesängen und geistlichen Liedern; singt und spielt dem Herrn in eurem Herzen; sagt 

allezeit Gott, dem Vater, Dank für alles, in dem Namen unseres Herrn Jesus Christus; ordnet euch einander 

unter in der Furcht Gottes! 

 

Epheser 5,18-21 

 

   Die kontextuelle Gegensätzlichkeit zeigt auf der einen Seite die taumelnde Trunkenheit der Heiden, die von  

Stumpfsinn, Durcheinander und Ausschweifung charakterisiert ist, die Merkmale ihres Lebenswandels und 

insbesondere der heidnischen „Anbetung“. Aber auf der anderen Seite sehen wir die vom Heiligen Geist 

inspirierte Anbetung, die ihren Ausdruck in erbaulichen Psalmen, Lobgesängen und geistlichen Liedern findet. 

Auf eine ähnliche Gegensätzlichkeit treffen wir in der Textstelle, wo Paulus über das Thema der Geistesgaben 

spricht und den Heiligen in Korinth schreibt: „Ihr wisst, dass ihr einst Heiden wart und euch fortreißen ließt zu den 

stummen Götzen, so wie ihr geführt wurdet“ (1Kor 12,2). „Fortgerissen“ werden zu stummen Götzen durch einen 

bizarren heidnischen Impuls, das Reiten auf einer Welle menschlicher Emotionen, stehen in direktem 

Widerspruch zum christlichen Wandel, wo der Leib mit seinen niederen Instinkten diszipliniert und 

kontrolliert wird (vgl. 1Kor 9,27). Dies sollte man den heutigen Gemeinde sagen, die zu „bizarren Impulsen“ 

ermutigen, die sie erfassen, als ob es sich um „den Heiligen Geist“ handle, obgleich man bei der Beurteilung 

der Frucht erkennt, dass es sich um einen heidnischen Geist des Emotionalismus handelt, der auf der 

Grundlage von Suggestionen erzeugt wird. 

      In Epheser 5,18-21 geht es nicht um eine Trunkenheit von Wein im Gegensatz zu einer „Trunkenheit“ des 

Heiligen Geistes, wie viele heute glauben, die sich dem pfingstlich-charismatischen Geist geöffnet haben. (Ich 

habe dies tatsächlich in einigen charismatischen Versammlungen so gehört). Wie in 1Korinther 12,2ff beruht 

der Gegensatz auf der einen Seite auf der humanistischen, unkontrollierten, emotionsgeladenen Trance 

hervorrufenden Sinnlichkeit der heidnischen Religion und auf der anderen Seite auf der einfühlsamen 

geistlichen Natur der Anbetung, die Christus zum Mittelpunkt hat, ehrfurchtsvoll ist und wirkliche 

Gottesfurcht hervorbringt. 

 

5 Ebd., S. 69. 
6 Matthew Henry, Commentary, Kommentar zu Jakobus 5,13. 



 

 

10 

 

   Bei wahrer Anbetung geht es nicht darum, banale Lieder, die nicht erbauen, zu singen, sich in Trance zu 

versetzen, zu zucken und auf den Boden zu fallen oder sich „christlicher“ Rock- und Popmusik 

hinzugeben, wie es in so vielen Gemeinden heute üblich ist. Es geht um bewussten, sinnerfüllten, 

intelligenten Gebrauch der Worte, die man an Gott richtet im kostbaren Namen des Herrn Jesus Christus 

als ein Ausdruck von Ehrerbietung und Gottesfurcht. Wenn demnach deine Gemeinde das tendenziöse 

Liedgut der neuen Lobpreisszene singt, selbst wenn es nicht von sensationeller „Pyrotechnik“ so vieler 

heutiger Gemeinden begleitet ist, förderst du gleichwohl durch die Worte, die gesungen werden, die falsche 

Theologie, die diesem Liedgut zugrunde liegt (diese Theologie werde ich in späteren Abschnitten erörtern). 

   Ein weiterer neutestamentlicher Vers, der viel in Bezug auf die Grundeinstellung und den Inhalt unseres 

Lobpreises zu sagen hat: 

 

Lasst das Wort des Christus reichlich in euch wohnen in aller Weisheit; lehrt und ermahnt einander und 

singt mit Psalmen und Lobgesängen und geistlichen Liedern dem Herrn lieblich in eurem Herzen. 

 

Kolosser 3,16 

 

   Erstens, Paulus schreibt, dass die Lehre Christi und des Evangeliums „in aller Weisheit“ fest in uns verankert 

werden sollte – nicht mit einer abscheulichen oder sogar gotteslästerlichen Perversion des Evangeliums oder 

einem missverstandenen Glauben oder einem geliebten Steckenpferd, sondern mit dem Reichtum und der 

Weisheit Christi. 

   Er sagte im vorangegangenen Vers, dass der „Friede Gottes“ in unseren Herzen regieren soll. Aber dies könnte 

sehr leicht zu einer Art Pietismus und Mystizismus werden, und deswegen fügt er bewusst hinzu: „Lasst das 

Wort Christi reichlich in euch wohnen.“ Dies bewahrt uns vor dem Vertrauen auf den Bereich des Subjektiven und 

stellt uns fest auf die objektive Wahrheit über Christus – dies ist absolut entscheidend für unser Liedgut und 

unsere Anbetung. 

   Es wird hier außerdem deutlich, dass unsere Anbetung mit Liedern zu unserem gegenseitigen Nutzen und 

zur gegenseitigen Erbauung dienen sollte – „indem wir einander lehren und ermahnen.“ Daraus geht 

eindeutig hervor, dass christliche Lieder einen hohen Wert und eine Tiefe enthalten sollten, um Gläubige und 

sogar Ungläubige in den Wahrheiten des Glaubens zu unterweisen, die wir in Christus Jesus haben. Hier ist 

kein Platz für oberflächliche Liedchen, theologisch fragwürdige Reime und hypnotisches Geschwafel. 

   Es ist interessant, dass Johannes Calvin nach seiner Anmerkung, wie heidnische Musik Anzüglichkeiten 

(Unzüchtigkeiten) und Zechgelage (berauschte Lustbarkeiten) beinhaltet, ausführt: „Paulus wollte, dass die Lieder 

der Christen … geistlich sind, ohne Frivolitäten und nichtiger Belanglosigkeiten.“7 Gilt dieses Wort nicht auch für 

unsere Zeit? Wie wichtig ist der Gegensatz zwischen „geistlichen“ Liedern und denen, die voller „Frivolitäten 

und nichtiger Belanglosigkeiten“ sind, wie es heute bei so vielen der modernen Chorusse und der auf 

Rockmusik basierenden Liedinhalten, die in so vielen Gemeinden heute geschrieben und gesungen werden, 

der Fall ist. 

 

III. LIEDGUT NACHAPOSTOLISCHER ZEIT 
 

Wie entwickelte sich das Liedgut in der nachapostolischen Ära der frühen Gemeinde, nachdem der 

neutestamentliche Kanon abgeschlossen war? Dies ist gewiss ein guter Hinweis, wie wir das Thema in allen 

nachfolgenden Epochen der Gemeinde angehen sollten. 

   Andrew Wilson-Dickson, in seiner Geschichte der christlichen Musik, schreibt, dass sich in der frühen 

Gemeinde „der Stil des Gesangs im Gottesdienst absolut von der Atmosphäre in einem Nachtklub unterschied.“8 Er 

zitiert Arnobius, den Lehrer von Lactantius, der um 297 n. Chr. schrieb: 

 

„Hat Gott die Seelen gesendet, damit sie hier die zur Musik gehörigen Dinge und die das 

Flötenspiel betreffenden Punkte als heilig und höchst ehrwürdig betrieben; damit sie durch 

Flötenblasen die Backen aufspannten, damit sie nach dem Takt unflätige Gesänge und das 

schallende Getön der Crotales [antike Zimbeln, häufig bei orgiastischen Gelagen verwendet] 

begleiteten, wodurch die übrige Menge der Seelen ausgelassen sich in ungeregelte Bewegungen 

 

7 John Calvin, Commentary on the Epistle to the Colossians, Kommentar zu Kolosser 3,16. 
8 Andrew Wilson-Dickson, A Brief History of Christian Music (Lion, 1997), S. 40. 



 

 

11 

 

der Körper auflöst, tanzt und singt, im Kreise sich dreht und endlich mit erhobenen Hinterbacken 

und Hüften in zitternder Bewegung der Schamteile umhertobt. Hat Gott die Seelen gesendet, 

damit sie männlichen Geschlechtes Tribaden [Tribadie: nicht penetrative sexuelle Praktiken], 

weiblichen Geschlechtes Huren, Harfenistinnen, Saitenspielerinnen würden; damit sie ihren 

käuflichen Leib hingäben, dem Volk ihren Preis veröffentlichten, bereitwillig in den Bordellen, 

gefesselt in den Gewölben, nichts verweigernd, fertig zum Saugen.“9 

 

   So können wir also sehen, dass Musik im Gottesdienst völlig verschieden war von weltlicher Unterhaltung, 

was besonders in Bezug auf den Gemeindegesang galt. Was also stand im Mittelpunkt der frühen 

Gemeindelieder? Was war ihre Grundaussage? In seiner Kirchengeschichte führt Eusebius (ca. 325 n. Chr.) ein 

Schriftstück aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. an (möglicherweise von Hippolytus), das sich gegen die Irrlehre 

richtete, Christus sei lediglich ein Mensch: 

 

„Wie viele Psalmen und Lieder, die von Anfang an von gläubigen Brüdern geschrieben wurden, 

besingen Christus als das Wort Gottes und verkünden seine Gottheit!“10 

 

Wir lernen zwei wichtige Fakten über das Liedgut in der Zeit der Apostel und frühen Gemeinde:  

 

1.) Psalmen und Lieder wurden „von Anfang an“ von gläubigen Brüdern in der Gemeinde verfasst, und  

2.) ein zentraler Aspekt dieser Lieder war die Verkündigung der Gottheit Christi. 

 

   Plinius der Jüngere, Statthalter von Bithynien, schrieb 112 n. Chr. an Kaiser Trajan über Christen in seiner 

Provinz: „… dass sie sich gewöhnlich an einem bestimmten Tage vor Sonnenaufgang versammelten, Christus wie einem 

Gott einen Wechselgesang darbrachten.“11 Mit anderen Worten, selbst der heidnische Plinius hatte erkannt, dass 

die Gottheit Christi in den Liedern der Christen besungen wurde – „wie einem Gott“. Dies war das 

grundlegende Thema dieser frühen christlichen Lieder: die Gottheit unseres Herrn Jesu Christi und die 

Anerkennung derselben.  

      Daraus geht hervor, dass viele der frühen christlichen Lieder – wie viele der alttestamentlichen Psalmen – 

zu einem bestimmten didaktischen  und apologetischen  Zweck geschrieben wurden. Und dieses Merkmal 

prägt die gesamte Geschichte des christlichen Liedguts. 

   Kurz nachdem Hilarius von Poitiers um 360 n. Chr. ein Gesangsbuch verfasst hatte, führte Ambrosius von 

Mailand (der so stark das Denken von Augustinus von Hippo beeinflusste) das Singen von Psalmen und 

Liedern als direkte Gegenreaktion auf die Lieder der Arianer ein, die im 4. nachchristlichen Jahrhundert die 

Gottheit Christi leugneten. Solche Maßnahmen wurden schon zuvor ergriffen, um ein Gegengewicht gegen die 

Lieder der Gnostiker und Manichäer zu schaffen, die sehr darauf bedacht waren, Lieder zu singen, die ihre 

eigenen Irrlehren und Erfahrungen zum Ausdruck brachten. Irrlehrer wissen sehr wohl, wie einflussreich 

Musik sein kann und wie Musik bewusst eingesetzt werden kann, um ihre Lehren in das Denken der 

leichtgläubigen Glieder einer jeden Versammlung einzuführen, was der Fall ist beim neuen Lobpreis, wie wir 

sehen werden. 

   Daraus erkennen wir, dass die didaktische und theologische Natur des Gemeindegesangs in Form von 

Psalmen und Liedern absolut notwendig ist, wenn man ein Gesangsbuch erstellt. Lieder zur Anbetung 

sollten nicht leichtfertig ausgewählt werden, noch sollten sie oberflächliche Elemente enthalten, die in den 

Ohren kitzeln. Einer der größten puritanischen Denker, Thomas Manton, sagte über die Auswahl von Liedern 

für den Gottesdienst seiner Zeit: „Ich bekenne, dass wir andere Lieder nicht verbieten [und auch die Psalmen der 

Schrift nicht]. Wenn sie ernst und gottesfürchtig sind, können sie nach Beratschlagung in die Gemeinde aufgenommen 

werden.“12 

   „Ernst und gottesfürchtig.“ Dies wäre den meisten überspannten Anbetern in so vielen Gemeinden von heute 

zu langweilig. Will man profanes Treiben und fleischliche Weltlichkeit in den Gemeinden vermeiden, müssen 

Psalmen, Loblieder und geistliche Lieder dazu dienen, Ehrerbietigkeit und Gottesfurcht zu fördern. Seit 

 

9 Arnobius der Ältere, Gegen die Heiden, Zweites Buch, 42. Bibliothek der Kirchenväter, https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-

93/versions/gegen-die-heiden-bkv-2/divisions/110. 
10 Eusebius von Cäsarea, Kirchengeschichte, Fünftes Buch, Kapitel 28. Bibliothek der Kirchenväter.  

URL: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/144. 
11 Plinius der Jüngere, Brief des Plinius über die Christen an Kaiser Trajan, Brief X 96. 
12 Thomas Manton, An Exposition upon the Epistle of James (Banner of Truth, 1962, first published 1693), S. 442. 



 

 

12 

 

Beginn der neutestamentlichen Ära waren die Lieder äußerst tief und hatten vor allem das Ziel, die Würde 

und Allmacht Gottes und die Gottheit Christi in dieser Ehrerbietigkeit und Gottesfurcht zu erheben. Die 

Vorstellung, dass Lieder dazu dienen sollten, eine Atmosphäre von Glückseligkeit zu erzeugen oder künstlich 

eine „Atmosphäre der Anbetung“ zu schaffen (wie es in vielen Gemeinden heute üblich ist), ist nicht nur dem 

Neuen Testament fremd, sondern auch den Schriften der frühen Gemeinde. Tatsächlich hatten die Lieder im 

gesamten Zeitalter des Evangeliums diesen doppelten Zweck: Gott zu verherrlichen und die Lehre des 

Glaubens zu vermitteln. Alle Lieder, die diesem Zweck nicht dienten, wurden von verantwortungsbewussten 

WächterN (Älteste, Pastoren, Lehrer) als unbrauchbar für die Anbetung des Schöpfers des Universums 

verworfen.  

   Dies muss heute wieder bedacht werden. Lieder machen 15-20 % des Gottesdienstes aus. In vielen 

Gemeinden, die weniger Wert auf die Verkündigung von Gottes Wort legen, können es sogar 50 % oder mehr 

sein! Aufgrund der starken Beeinflussung der Musik auf die menschliche Seele – insbesondere bei der 

Anbetung Gottes – spielt das Singen von Lobliedern sicherlich eine entscheidende Rolle bei der Prägung 

unseres Denkens und unserer Seelen. Dies kann sogar unsere DNA beeinflussen, wie die Wissenschaft der 

Epigenetik gezeigt hat. 

   Aus diesem Grund ist es wichtig, dass unser Liedgut gesunde Lehre und das richtige Denken über wahre 

biblische Anbetung fördert, die Gott ehrt und verherrlicht. Es ist ferner aus pastoraler Sicht notwendig zu 

gewährleisten, dass die Mitglieder unserer Gemeinden nicht in Irrtum oder Irrlehre geleitet werden, indem sie 

den falschen Lehren der Lieder von Liederdichtern folgen, die sie singen – insbesondere wenn es sich um noch 

lebende Liederdichter handelt, wie es der Fall ist bei der Agenda der Liederdichter des neuen charismatischen 

Lobpreises. Und da EXISTIERT eine Agenda, wie wir später in diesen Ausführungen detailliert sehen werden. In 

diesem Zusammenhang ist es interessant, das Vorwort von John Wesley zu seinem Liederbuch Collection of 

Hymns aus dem Jahre 1780 zu lesen. Dort schreibt er offen: 

 

„In diesen Liedern gibt es keine Knittelverse [holprige Verse], kein Flickwerk, keine Worte nur um 

des Reimes willen, keine bloßen Füllworte. Hier ist nichts Schwülstiges oder Bombastisches auf 

der einen Seite oder Belangloses und Trügerisches auf der anderen Seite. Hier gibt es keine 

Floskeln, keine Worte ohne Bedeutung.“ 

 

   Es wurde sehr darauf geachtet, eine Ausdrucksweise zu verwenden, die der Anbetung des Königs des 

Universums angemessen war. Nicht nur dies, sondern wir entdecken, dass die Lieder 320-379 (d.h., 59 Lieder 

oder 11,5 % von insgesamt 525 Liedern) in seiner Ausgabe von Collection of the Hymns aus dem Jahre 1780 die 

„Leiden der Gläubigen“ und „Sehnen der Gläubigen nach vollkommener Erlösung“ zum Thema haben. Gerade 

einmal 74 Lieder befassen sich mit der „Freude der Gläubigen“. Demzufolge gab es fast so viele Lieder über das 

Leiden und das Sehnen nach vollkommener Erlösung wie über die Freude. Was für eine gesunde 

Ausgewogenheit! Wie weit entfernt ist dies doch von der Vorstellung der Verfasser von Liederbüchern des 

neuen Lobpreises entfernt mit ihrer vorherrschenden Betonung auf überzogene „Jubelfeiern“ (Celebrations) und 

einer sehr oberflächlichen Form des dominionistischen „Königreich Jetzt“ Triumphalismus. 

   Betrachtet man den Inhalt von Wesleys Liederbuch, wird deutlich, dass er es in einer bestimmten Weise 

anordnete – ähnlich der Pilgerreise John Bunyans –, um eine „geistliche Biographie der Art von Person darzustellen, 

die er in seinem Vorwort als ,wahren Christen‘ bezeichnete.“13 Das war Wesleys „Vorlage“ für sein Liederbuch. Und 

dies sollte bei jedem der Liederdichter so sein. Ihre Musik sollte Ausdruck ihrer eigenen grundlegenden 

geistlichen Pilgerschaft sein, die integer sein muss. 

   Darin liegt der Schlüssel für die wahre Natur des neuen Lobpreisstils. Ein charismatischer Liederdichter, 

Dave Fellingham, schreibt: „Mein Dienst ist Ausdruck meiner spirituellen Pilgerreise.“14 Dies ist eine äußerst 

erhellende Aussage. Denn wenn wir das Wesen der geistigen Pilgerschaft moderner charismatischer 

Liederdichter betrachten, müssen wir uns die Frage stellen, ob wir unsere Gemeinden ihrem Einfluss durch 

ihren Lobpreis aussetzen wollen. Denn mit ihren Liedern wird eine ganze Bandbreite theologischer 

Abirrungen und offener Irrlehren Eingang finden. Denn auch ihre Lieder vermitteln Lehre. Aber sie lehren 

nicht die Grundlagen des Glaubens. Sie lehren dich, wie man charismatisch sein kann, mit all der 

eigensinnigen Unberechenbarkeit, die dies mit sich bringt, wie ich unten zeigen werde. Doch wie viele der 

Ältesten (Torwächter) in den Gemeinden bekümmert dies?  

 

13 Bernard Lord Manning, The Hymns of Wesley & Watts (Epworth Press, 1943), S. 11-12. 
14 Dave Fellingham, To the Praise of His Glory (Kingsway, 1995), S. 27. 



 

 

13 

 

   Auf jeden Fall ist der Schlüssel zur Pilgerschaft der Liederdichter des neuen Lobpreisstils ein ganzes 

Sammelsurium falscher sogenannter „christlicher“ Erfahrungen, insbesondere was „die Taufe im Heiligen 

Geist“ angeht, die in den Kreisen des neuen Lobpreises in den letzten Jahrzehnten eine wichtige Rolle spielte, wie 

ich eingehender unten darlegen werde. 

   Eines ist sicher, wir begeben uns nun in eine sehr andere Welt im Vergleich zu jener, die in den 

vorangegangen Epochen existierte. Man gewinnt heute eindeutig den Eindruck, dass es unter den Gemeinden 

wichtig geworden ist, dem Trend folgend ein Popstar-Image aufzubauen und in der Lage zu sein, drei 

Akkorde auf der Gitarre spielen zu können, um akzeptiert oder sogar als Liederdichter gefeiert zu werden. Wie 

kam es dazu? Damit wollen wir uns nun befassen. 

 

IV. PRIMÄRE TRENDS IM MODERNEN LOBPREIS 
 

Nachdem wir kurz die wichtigsten Prinzipien der Geschichte der Kirchenlieder betrachtet haben – was uns als 

gutes Fundament dient für die Grundhaltung und den Inhalt bei der Komposition heutiger Lieder – wollen wir 

nun die primären Trends im Liedgut erörtern, die, so glaube ich, direkt zu dem gegenwärtigen Niedergang in 

der Gottesdienstgestaltung geführt hat. 

    

Erstens, ein bemerkenswerter Trend in der heutigen Lobpreisszene ist: 

 

1. Der alttestamentliche Tempel-Gottesdienst als Ersatz für den Synagogen-Gottesdienst 

 

Einer der Hauptgründe für die große Verwirrung in der heutigen Kirchenszene ist, dass sich vieles von dem, 

was sich „Anbetung“ nennt, am Vorbild des alttestamentlichen Tempel-Gottesdienstes orientiert, was für eine 

neutestamentliche Gemeinde völlig ungeeignet ist. Tatsächlich basiert dies sogar auf einem imaginären 

alttestamentlichen Tempel-Gottesdienst, da allerlei unangemessene Dinge ins Spiel gebracht werden. 

 

Davids Tanz rechtfertigt kein „Alles ist erlaubt“-Modell im neutestamentlichen Gottesdienst 

 

Als klassisches Beispiel für diese unbiblischen Vorstellungen wird oft Davids Tanz vor dem Herrn in 2Samuel 

6 herangezogen, um „Spontanität“ in unserem heutigen Gottesdienst zu rechtfertigen, obwohl dies überhaupt 

nicht Teil der streng regulierten Tempelordnung war. Wer glaubt, die Tempelbesucher könnten einfach 

aufstehen und ihr eigenes Ding machen – tanzen, ein beliebiges Instrument spielen, klatschen oder spontan 

„Halleluja“ rufen –, der lebt wahrlich im Wolkenkuckucksheim! Lassen Sie uns das also kurz erläutern, 

bevor wir weitermachen. 

   Es muss darauf hingewiesen werden, dass Davids spontaner Tanz kein Vorbild für gemeinschaftliche 

Anbetung ist, wie viele Leute in ihrer Unwissenheit behaupten. David war Zeuge der Überführung der 

Bundeslade nach Jerusalem, seinem Machtzentrum. Tanzte er nur aus Freude über die Macht, die die 

Bundeslade repräsentierte, die göttliche Macht, oder lag es an seinem eigenen Erwerb dieses heiligen Artefakts 

und dessen, was es repräsentierte? Ich vermute, es war ein bisschen von beidem. Als Ussa von Gott bestraft 

wurde, weil er die Bundeslade auf dem Weg nach Jerusalem berührt hatte, wurde David zornig über Gottes 

Urteil, da dies einen gewissen Schatten auf das Geschehen geworfen und seine sorgfältig ausgearbeiteten 

Pläne, die Bundeslade zu seinem Machtsitz zu bringen, durcheinandergebracht hatte (2Sam 6,8). Diese Episode 

scheint mir David in keinem guten Licht erscheinen zu lassen. Drei Monate später kam die Bundeslade endlich 

in Jerusalem an, und David ließ sich von seinem Tanz mitreißen, der jene Art von Schritten mit halber Drehung 

gewesen sein dürfte, wie sie im Nahen Osten üblich sind. Kein Aspekt dieser Episode mit David ist für den 

gemeinsamen Gottesdienst irgendeiner Epoche bindend, und es ist absurd, dass er überhaupt erwähnt 

wird. Dennoch wird er so oft vehement von Anhängern der pfingstlich-charismatischen Bewegung vertreten, 

die versuchen, den neuen Lobpreis zu rechtfertigen. Sie klammern sich an jeden Strohhalm, um alles im 

Gottesdienst zu rechtfertigen, indem jeder spontan tun kann, was er will. Und niemand sollte Einwände 

erheben, sonst sind sie genauso furchtbar wie Davids Frau Michal, die ihren Mann für das, was er getan hat, 

beschimpfte (2Sam 6,16). Das ist reine geistliche Erpressung auf der Grundlage von etwas, das überhaupt 

nichts mit der gemeinsamen Anbetung im Zeitalter der Gemeinde zu tun hat. Der Tanz Davids ist auf ganzer 

Linie ein Ablenkungsmanöver in der gesamten Debatte. Ich hoffe, dass diese irrtümliche Rechtfertigung damit 

endgültig widerlegt ist. 



 

 

14 

 

   Für ernsthafte Geschichtsforscher ist es offensichtlich, dass die Synagoge den Tempel als geeignetes 

Vorbild für die christliche Anbetung ablöste (wie die von Gott angeordnete Zerstörung des jüdischen 

Tempels im Jahr 70 n. Chr. deutlich zeigte). Ein Liturgiehistoriker stellt fest:  

 

„Was den Einfluss der Synagoge auf die Gemeinde betrifft, so besteht kein Zweifel daran, dass 

die frühesten christlichen Versammlungen und Versammlungsorte dem Vorbild der 

Synagogen nachempfunden waren.“15 [Hervorhebung hinzugefügt] 

 

Und wie Ralph P. Martin auch feststellt: „Der Einfluss der Synagoge auf den christlichen Gottesdienst war 

dauerhafter und tiefer [als der des Tempels].“16 Es waren die Synagogen, die nach der Zerstörung Jerusalems im 

Jahr 70 n. Chr. bestehen blieben, NICHT der Tempel! Der ursprüngliche Zweck der Synagoge war in erster 

Linie das Lesen der Heiligen Schrift und die Auslegung der gelesenen Schriftabschnitte (Lk 4,16-22; Mt 13,54; 

Mk 1,21-22; Jo 6,59). Es wurde auch gebetet (Mt 6,5), und obwohl in der Literatur kein spezifischer Gesang in 

der Synagoge erwähnt wird, gilt es als sehr wahrscheinlich, „dass jene Teile der Liturgie, die mit dem Tempelkult 

verbunden waren, wie das Rezitieren von Psalmen, gesungen wurden.“17 

 

Die Lesung der Heiligen Schrift und ihre Auslegung waren das Herzstück des Gottesdienstes der frühen 

Gemeinde 

 

Solange die Vorstellung von Gottesdienst im Tempelkonzept verwurzelt ist, sehnt man sich eher nach 

triumphalen „Feiern“ und großen Aufführungen als nach stiller Demut in Ehrfurcht und Gottesfurcht. Der 

charismatische Gottesdienststil entspringt naturgemäß dieser falschen Vorstellung des alttestamentlichen 

Tempels. Das Hauptelement des Synagogengottesdienstes – sein zentraler Faktor – war jedoch nicht Zeremonie 

oder Aufführung, sondern etwas, das für die Gestaltung des späteren Lebens der Ortskirchen, auf die die 

Synagoge so einflussreich war, von entscheidender Bedeutung. Dieses Element war die Lesung und 

Auslegung der Heiligen Schrift. Der Gottesdienst der frühen Gemeinde beinhaltete Gottesdienste, die das 

Wort Gottes verkündigten. Ralph Martin bezeichnete die Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift sehr 

treffend als „den Mittelpunkt des Gottesdienstes in der Synagoge, auf den die Segnungen und Gebete ausgerichtet 

waren“.18 Wie seltsam ist es daher, dass der charismatische Liedermacher Dave Fellingham feststellte: „Einen 

großen Einfluss auf die frühe Gemeinde hatte die Musik des jüdischen Tempels.“19 Doch das wäre, wie Ralph Martin 

oben sagte, lediglich „das Rezitieren von Psalmen“, während der wahre Einfluss, den man wirklich als „groß“ 

bezeichnen kann, die Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift war, um die sich alles andere drehte. 

Fellingham fährt dann fort: 

 

„Es ist möglich, dass die Leviten, die zweimal im Jahr für eine Woche zum Tempeldienst berufen 

wurden, den Einfluss des Tempelkultes mit in die örtliche Synagoge brachten.“20 

 

Auch dies ist reine Vermutung zur Unterstützung einer tendenziösen Vorstellung. Sie wollen, dass der 

gesamte Tempelgottesdienst eine Grundlage für alles bildet, was sie heute in ihren Gemeinden praktizieren, 

damit sie eine große Show abziehen können! Es ist leicht, die Worte „Es ist möglich…“ auszusprechen. Eine 

umfassende Gottesdienstpraxis für alle neutestamentlichen Gemeinden auf einer solchen Annahme 

aufzubauen, ist gelinde gesagt fragwürdig! Es war nicht die gesamte Palette des Tempelgottesdienstes, die in 

die Synagogen und damit in die Gemeinden gebracht wurde, sondern lediglich das „Rezitieren von 

Psalmen“, das in einfacher Anbetung geschah, während die Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift im 

Mittelpunkt der Versammlungen stand. Darüber hinaus war es die Heilige Schrift, die in Form der Psalmen 

gesungen wurden, und nicht irgendwelche oberflächlichen, hypnotischen Lieder, flotte Rhythmen oder 

Rockmusik-Kreationen, die die Gemeindeglieder komponiert haben! 

   Angesichts der Tatsache, dass „die frühesten christlichen Versammlungen und Versammlungsorte dem Vorbild der 

Synagogen nachempfunden waren“ (wie oben zitiert), gibt uns dies sicherlich einen wichtigen Hinweis darauf, 

 

15 W.K. Lowther Clarke (ed.), Liturgy and Worship (S.P.C.K./ Macmillan, 1932), Synagogue Worship in the First Century, S. 75. 
16  R.P. Martin, op. cit., S. 66. 
17 Ebd., S. 66-67. 
18 Ebd. 
19 Dave Fellingham, Worship Restored (Kingsway, 1987), S. 17. 
20 Ebd., S. 21. 



 

 

15 

 

was in unseren heutigen Versammlungen im Mittelpunkt stehen sollte. Wie bereits gezeigt, bestand der 

Gottesdienst in der frühen Gemeinde aus „Wort“-Gottesdiensten, in denen die Lesung und Auslegung der 

Heiligen Schrift im Mittelpunkt stand.  

   Obwohl es richtig ist, zu sagen, dass der dreieinige Gott das persönliche Objekt all unserer Anbetung ist, 

sollte die Lesung und Auslegung des geschriebenen Wortes Gottes die Grundlage für die Praxis der 

Anbetung bilden. Hätten sich die Gemeinden nicht von dem konsolidierenden und einigenden Faktor der 

öffentlichen Lesung und Auslegung des geschriebenen Wortes Gottes als Herzstück und Mitte ihres 

Gottesdienstes entfernt, wie viel Spaltung, Kummer und Chaos hätten vermieden werden können. Aber wir 

befinden uns in einer Zeit des großen Abfalls, sodass diese Entwicklungen verständlich werden, auch wenn sie 

alles andere als angenehm sind. 

   Der Ausgangspunkt der neutestamentlichen Gemeinde war von Anfang an nicht der Tempel mit seinen 

zeremoniellen und rituellen Aktivitäten, sondern die Synagoge mit ihrer öffentlichen Lesung und Predigt 

des Wortes Gottes. Deshalb gingen die Apostel zuerst in die Synagogen, um den Herrn Jesus Christus zu 

preisen. Wie Petrus es ausdrückte:  

 

Denn Mose hat von alten Zeiten her in jeder Stadt solche, die ihn verkündigen, da er in den Synagogen an 

jedem Sabbat vorgelesen wird. 

 

Apostelgeschichte 15,21) 

 

Die frühe Gemeinde fand ihren Höhepunkt der Anbetung in der einfachen Lesung und Auslegung des Wortes 

in der Synagoge, nicht im aufwendigen Spektakel des Tempels. Aus diesem Grund beinhaltete die 

europäische Reformation des 16. Jahrhunderts eine Rückkehr zu diesem synagogenbasierten Modell der 

frühen Gemeinde und nicht zum synkretistischen Tempelmodell, das in den vergangenen tausend Jahren 

in der römisch-katholischen Sekte (manche würden sagen „Kult“) fortgeführt wurde.  

 

Die Grundlagen der neutestamentlichen Versammlungen in der frühen Kirche 

 

Die Apostel unseres Herrn übernahmen von Anfang an das Synagogenmodell für den Gottesdienst anstelle des 

Tempels, wie die neutestamentlichen Hinweise auf den Gottesdienst deutlich zeigen. Dies führte zu einem 

notwendigen Bruch mit dem Alten Bund, der nun durch den Neuen Bund abgelöst worden war. Daher sind es 

maßgeblich die Apostel, die uns ein Beispiel gegeben haben, und wir sollten ihnen folgen. Wir kennen aus 

der Heiligen Schrift die wesentlichen Bestandteile neutestamentlicher Gottesdienste: Anbetung (Apg 16,25; 

Eph 5,19; Kol 3,16), Gebet (Apg 2,42; 4,31), öffentliche Lesung der Heiligen Schrift (1Tim 4,13), Auslegung 

der Heiligen Schrift (1Tim 4,13; 5,17) und Brotbrechen (Apg 2,42.46; 20,7; 1Kor 11,20-26). Hierbei handelt es 

sich nicht um außerbiblische Quellen. Es ist wichtig, all dies vor Augen zu haben, und diese schlichte Schönheit 

erweckt in mir den Wunsch, dies in allen Gemeinden zu sehen.  

   Wenn ich daran denke, dass so viele keine Ahnung haben, was ein neutestamentlicher Gottesdienst wirklich 

ist, blutet mir das Herz. Und gerade habe ich eine E-Mail von einer gereiften Jüngerin Christi erhalten, die 

einen Großteil ihres langen geistlichen Lebens entweder in einem charismatischen oder einem New-Age-

Umfeld verbracht hatte, und manchmal überschnitten sich diese sogar. Das alles verwirrte sie, also zog sie sich 

von allem zurück. Dann schrieb sie mir (unter anderem): 

 

„Das Ergebnis ist, dass ich nicht wirklich weiß, wie ein richtiger Gemeindegottesdienst aussehen 

sollte. Ich habe es geliebt, Kirchenlieder im Chor zu singen, und ich habe das Gefühl, dass dies 

wahrscheinlich mehr mit Gottesdienst zu tun hat als alles, was ich je erlebt habe.“ 

 

Ich denke, sie spricht vielleicht für viele. Es ist an der Zeit, dass mutige, treue Pastoren ihr und den zahllosen 

anderen Gläubigen, die sich wie sie nach einer echten neutestamentlichen Versammlung sehnen, zeigen, 

wie eine solche Versammlung tatsächlich aussehen sollte. 

   Während im Alten Bund alle Einzelheiten des Gottesdienstes in Regeln und Vorschriften indessen klar 

dargelegt waren, ist dies im Neuen Bund nicht der Fall.21 Wir haben keinen vollständigen Bericht über einen 

 

21 Man muss hierbei bedenken, dass das alttestamentliche Israel größtenteils aus Menschen bestand, die keine echten Nachfolger des Herrn 

waren und nicht den Glauben Abrahams hatten (Rö 9,6.8), wie ihr kollektives Verhalten (mit Ausnahme der Minderheit der Gläubigen) 



 

 

16 

 

Gottesdienst (abgesehen von einigen Details in Bezug auf die Gemeinde zu Korinth, die eindeutig sehr 

problematisch war). Die Tatsache, dass wir auch einige außerbiblische Dokumente über Gottesdienste der 

frühen Gemeinde haben, ist für uns jedoch sehr hilfreich. Natürlich haben sie nicht die Autorität der Heiligen 

Schrift, sondern dienen lediglich dazu, unsere Behauptung zu untermauern, dass die Apostel den 

frühkirchlichen Gottesdienst auf der Grundlage der Synagoge und nicht des Tempels begründeten. Das 

Studium der Kirchengeschichte ist oft sehr aufschlussreich, da es externe Beweise und Bestätigungen für den 

Inhalt der Heiligen Schrift liefert. 

   Im letzten halben Jahrhundert erlebten wir die völlige Auflösung des einfachen Gottesdienststils nach 

dem Vorbild der Synagoge in Form von „Wort-Gottesdiensten“, wie sie in der Reformation bekräftigt 

worden waren. Viele Gemeinden entschieden sich für einen aufwendigen, unterhaltsamen Gottesdienst, 

der eher auf einer imaginären Sicht des Tempels des Alten Testaments als auf dessen Wirklichkeit beruhte. 

Die Auswirkungen all dessen waren verheerend und ebneten den Weg für noch törichtere Wahnvorstellungen, 

wie zum Beispiel den sogenannten „Toronto-Segen“ Mitte der 1990er Jahre, der einen katastrophalen 

Wendepunkt des Bösen darstellte, der bis heute nachwirkt.  

 

Ein weiterer wichtiger Trend in der heutigen Lobpreisszene ist: 

 

2. Der Übergang von der Klassik zur Romantik 

 

Das Muster in der Entwicklung des neuen Lobpreises in der gegenwärtigen Gemeinde spiegelte tatsächlich eine 

wichtige musikalische und künstlerische Bewegung der säkularen Geschichte wider. 

   Vor dem frühen 19. Jahrhundert wurde Musik innerhalb der strengen Grenzen einer anerkannten 

musikalischen Form komponiert. Im Barock, vom 17. bis zum frühen 18. Jahrhundert, und in der Klassik, die 

von der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts dauerte, wurde Musik – 

wenn man es so sagen darf – als reine Artikulation der Musik selbst geschrieben. Jede persönliche Äußerung 

menschlicher Emotion wurde der musikalischen Form unterworfen, die allein das Mittel zu ihrem Ausdruck 

darstellte. 

   Die Sonatenform auf dem Höhepunkt der Klassik schränkte den persönlichen musikalischen Ausdruck 

enorm ein, ähnlich wie ihre Zwillingsschwester, das Sonett in der Poesie, ohne jedoch die Kreativität 

einzuschränken. Dies bedeutete jedoch, dass die Musik das sein konnte, was sie sein sollte, ohne dass ein 

übergroßes Paar menschlicher Stiefel ihr Gesicht zertrampelte und entstellte. 

   Ursprünglich war das tragende Merkmal aller Kirchenmusik in erster Linie Kosmos statt Chaos, Konsonanz 

[harmonischer Zusammenklang] statt Dissonanz [Disharmonie], Gleichklang statt Missklang. Diese Musik hatte 

ein echtes „Zentrum“; eine Stabilität und Harmonie, die dem Ohr schmeicheln sollte. Die auf diesem Kosmos-

Prinzip basierende polyphone Vokalmusik der Kirchen fand schließlich ihren Ausdruck in der instrumentalen 

polyphonen [mehrstimmigen] Musik, von Streichgamben mit Lautenbegleitung im 15. und 16. Jahrhundert 

über das Barockorchester des 17. Jahrhunderts bis hin zum klassischen Vollorchester des 18. und 19. 

Jahrhunderts. 

   So wurde die theozentrische Grundsätzlichkeit und Konsonanz [Gleichklang von Tönen] der ein- und 

mehrstimmigen Kirchenmusik in das Repertoire der klassischen Musik übernommen und bildete dessen 

Grundlage. 

   Diese grundlegende Integrität, die in der westlichen Kirchenmusik und in der klassischen Musik fast 1500 

Jahre lang vorherrschend gewesen war, begann jedoch im 19. Jahrhundert allmählich zu zerfallen, als die 

Romantik entstand. Diese folgte weitgehend den Idealen der europäischen Aufklärung, in der die 

menschliche Autonomie die Idee göttlicher Autorität ersetzen sollte. Die Aufklärung war eine Bewegung des 

17. und 18. Jahrhunderts, an der Philosophen und Wissenschaftler wie René Descartes (1596–1650), John Locke 

(1632–1704), Isaac Newton (1642–1727), François Voltaire (1694–1778), Denis Diderot (1713–1784), Jean 

Rousseau (1712–1778) und Immanuel Kant (1724–1804) teilhatten. Jeder dieser Männer leistete seinen eigenen 

Beitrag zu einer Bewegung, die deistisch [Deismus: Gottesauffassung der Aufklärung des 17. und 18. 

Jahrhunderts, nach der Gott die Welt zwar geschaffen hat, aber keinen weiteren Einfluss mehr auf sie ausübt], 

 

wiederholt offenbarte. Die wahren Nachfolger wurden als „Überrest nach der Erwählung der Gnade“ bezeichnet (Rö 11,5). Aus diesem 

Grund waren die Kinder Israels so von Regeln und Vorschriften umgeben, sogar im Tempelkult. Neutestamentliche Versammlungen sind 

nicht für Gruppen gedacht, die mehrheitlich aus Ungläubigen bestehen, sondern in erster Linie für die Versammlung des gläubigen Leibes 

Christi, obwohl Ungläubige, die nach der Wahrheit suchen, nicht davon ausgenommen sind. 



 

 

17 

 

rationalistisch und/oder letztlich antichristlich sein konnte; mit dem Glauben an die angeborene Güte der 

menschlichen Natur, der Überlegenheit der Wissenschaft über die biblische Autorität, der Ersetzung des 

christlichen Glaubens durch die menschliche Vernunft, der Infragestellung von Tradition und Autorität 

(menschlich und göttlich) und dem Aufwärtstrend des menschlichen Fortschritts.  

   Wie ein Theologe es ausdrückte, war die Aufklärung: 

 

„… das Herauswachsen des Menschen aus seiner Unreife, die ihn dazu brachte, sich auf äußere 

Autoritäten wie die Bibel, die Kirche und den Staat zu verlassen, die ihm sagten, was er denken 

und tun sollte … Das Motto der Aufklärung lautete: Sapere aude – ‚Habe Mut, dich deines 

eigenen Verstandes zu bedienen!‘“22 

 

Dieser gleiche philosophische Prozess setzte sich schließlich auch in der Welt der Musik fort, sodass Musik 

nicht mehr um der Musik willen als reine Idee komponiert wurde, sondern als Denkmal für das Ego einer Person. 

Plötzlich drehte sich beim Komponieren alles um „mich und meine höheren Gefühle“.23 Das Wesen der Romantik 

war nicht „Wie kann ich ein großartiges musikalisches Werk schaffen“, sondern „Wie kann ich meine Angst, meine 

Ekstase, meine einzigartigen Gefühle auf eine Weise ausdrücken, die ich für richtig halte?“ Das Problem dieser 

Entwicklung war, dass – so schillernd und großartig das Ergebnis auch für die Komposition weltlicher 

klassischer Musik gewesen sein mag – ein solcher Ansatz für die Anbetung Gottes nur destruktiv sein konnte.  

   So können wir einerseits die Unterordnung des individuellen Willens unter eine übergeordnete Form als ein 

wesentliches Merkmal der Klassik ausmachen; andererseits gibt es einen Ausbruch aus dieser Form hin zu 

einer ungezügelten Selbstdarstellung, die so typisch für die Romantik war. Und der Kontrast zwischen diesen 

beiden Bewegungen spiegelt sich im Gottesdienst heutiger Gemeinden wider. So schrieb der charismatische 

Gemeindeälteste Dr. Patrick Dixon in einem Artikel in der Zeitung The Independent, in dem er den ketzerischen 

und aus pastoraler Sicht schädlichen „Toronto-Segen“ verteidigte, die folgende Aussage, die den Konflikt, den 

dieses Phänomen in den Gemeinden auslöste, aufschlussreich beschreibt:  

 

„In unserer Gesellschaft fördert die alte Schule weiterhin Selbstdisziplin und Selbstbeherrschung, 

während eine neue Generation Ichbewusstsein und emotionale Entspannung fördert. Derselbe 

Kulturkonflikt findet sich auch in der Gemeinde und ist die Wurzel des Konflikts in Bezug auf die 

jüngsten Ereignisse.“24 

 

Hier haben wir eine wesentliche Aussage über den Unterschied zwischen Klassizismus und Romantik – doch 

sie wird auf den Unterschied zwischen dem alten Gottesdienststil und dem neuen charismatischen/Toronto-Stil 

angewendet, der teilweise durch die moderne christliche Musik geprägt wurde. Auf der einen Seite gibt es also 

Selbstdisziplin, die Unterordnung des eigenen Egos unter die reine Idee der Gottesanbetung – die 

beeindruckende Erkenntnis, dass es nicht um MICH, sondern um Gott geht (denn in der Anbetung muss er 

wachsen und ich abnehmen). Das ist es, was den Klassizismus widerspiegelt. Auf der anderen Seite gibt es eine 

neue, entspannte, nach Katharsis suchende Generation, die „Ichbewusstsein und emotionale Befreiung“ fördert. 

Ichbewusstsein an sich ist nichts Schlechtes, wenn es sich auf das Notwendige bezieht und Teil der 

fortschreitenden Heiligung ist, durch die wir uns unseres sündigen Verhaltens und unserer unangemessenen 

Reaktionen auf Lebenssituationen bewusst werden und infolgedessen unser Verhalten ändern. Aber 

Ichbewusstsein in der Art und Weise, wie Patrick Dixon sie so positiv erwähnt, ist das Gegenteil von 

Gottesanbetung – es sei denn, man möchte sich selbst zu einem kleinen Gott machen!  

   Plötzlich ändert sich der Ausdruck der Anbetung, weil sich der Fokus geändert hat. Anstatt „ich bete Gott als 

Gott an“ heißt es „ICH kämpfe darum, mich durch emotionale Befreiung so auszudrücken, wie ich es für 

richtig halte“ – und das ist etwas ganz anderes. Was Gottesanbetung sein sollte, wird dann zu einer Art 

Therapiesitzung für den „Anbeter“! Das ist KEINE Anbetung, sondern die Verherrlichung des menschlichen 

Willens. Es handelt sich, wie die Bibel es so anschaulich ausdrückt, um „selbst gewählten Gottesdienst“ (Kol 

2,23, wie Strongs Konkordanz die Bedeutung des dortigen griechischen Wortes ἐθελοθρησκεία, ethelothréskia, 

 

22  Colin Brown in Walter A. Elwell [ed.] Evangelical Dictionary of Theology (Marshall Pickering, 1984), S. 355. 
23 Der Ursprung dieses Phänomens lässt sich tatsächlich auf Ludwig van Beethovens Sechste Symphonie zurückführen, die als „Pastorale“ 

bekannt ist. 
24 The Independent, Sat. 18th February 1995, S. 14 Artikel mit dem Titel: “It is not Insanity when MPs Bark or Roar”. 



 

 

18 

 

erklärt). Und genau dies ist eine Parallele zur Romantik und spiegelt sich im neuen Lobpreis der Gegenwart 

wider. 

   In dieser Hinsicht ist die neue „Romantik“ in der „christlichen“ Gottesdienstszene ein unheimlich präzises 

Spiegelbild dessen, was in der Welt durch die New-Age-Bewegung geschieht, die den modernen Höhepunkt 

der Aufklärung darstellt: Der autonome Mensch verehrt „Gott“ im Stil der ethelothréskia, so wie er es für richtig 

hält. Nur ist es nicht mehr wirklich die Anbetung des biblischen Gottes: Es ist die Vergöttlichung des Selbst 

– und das ist sicherlich das perfekte Werk des Teufels.  

   Das ist es, was im Kern so vieler Dinge liegt, die heute als christliche Anbetung gelten: Ich und meine 

wunderbaren Gefühle. Der neue Evangelikale sagt mit stolzer Stimme: „Niemand wird mich in eine Schublade von 

Kirchenliedern stecken – ich brauche emotionale Befreiung.“ Und eine leise Stimme erhebt sich aus der Tiefe des 

Abgrunds: „Ihr werdet wie Gott sein…“, ohne sich der damit verbundenen Gotteslästerung überhaupt bewusst 

zu sein. Satans perfektes Werk mitten in den Gemeinden.  

 

Ein weiterer führender Trend in der heutigen Lobpreisszene ist: 

 

3. Die Verdrängung der Souveränität Gottes zugunsten humanistischer Empfindungen 

 

Eine Gemeinde, die auf Psalmen oder alten Kirchenliedern aufbaut, wird die wahre Macht und Souveränität 

Gottes unendlich tiefer begreifen als eine Gemeinde, die den neuen Gottesdienststil in ihre Gottesdienste 

eingeführt hat. Die alten Kirchenlieder zeugten von der Souveränität Gottes und sollten eine Ehrfurcht vor ihm 

wecken. Der Methodist Charles Wesley schrieb:  

 

„Jesus, du souveräner Herr über alles ...  

Wir können keinen gnädigen Gedanken denken,  

wir können keinen guten Wunsch verspüren,  

bis du, der du die Welt aus dem Nichts gerufen hast,  

die Kraft in unsere Herzen einflößt ...“  

 

Im Gegensatz dazu enthalten viele der neueren Lieder menschliche Gefühle, die die Souveränität Gottes 

verspotten. Denken Sie an die Zeile: „Wenn ich dich in meinem Herzen herrschen lasse.“ „Dich lassen“?!? Was für 

eine Aussage! Dieselbe selbstverherrlichende, humanistische Idee, Jesus in sein Herz zu lassen, die wir in so 

vielen Evangelisationen hören, prägt auch ihre Lieder. Das ist die Vergöttlichung des menschlichen Willens. 

Oder wie wäre es mit dieser Strophe:  

 

„Ich bin entschieden, zu folgen Jesus,  

Ich bin entschieden, zu folgen Jesus,   

Ich bin entschieden, zu folgen Jesus,  

nie mehr zurück,  

nie mehr zurück.“  

 

Diese Denkweise taucht immer wieder in modernen Liedern auf und steht für die Degeneration der 

Gottesfurcht hin zu verweichlichten, leichtgläubigen, menschenzentrierten Gefühlen. Der wirklich ehrfürchtige 

Gläubige weiß, dass nicht er oder sie ursprünglich etwas entschieden hat. Es war Gott, der sie „vor 

Grundlegung der Welt“ (Eph 1,4) für sich entschied, und alles, was sie „entschieden“, war eine untergeordnete 

Folge davon. „Denn aus Gnade seid ihr errettet durch den Glauben, und das nicht aus euch – Gottes Gabe ist es; nicht 

aus Werken, damit niemand sich rühme“ (Eph 2,8-9). Doch diese neuen Lieder sind voll von Prahlereien über 

menschliche „Entscheidungen“ und ihre „gnädige Erlaubnis“, dass Gott in ihr Leben treten darf. Wohin soll 

das führen? Die alten Kirchenlieder priesen die Souveränität Gottes. Der neue Lobpreis feiert die Menschen 

und ihre Gefühle.  

   Daher besteht ein so großer Unterschied zwischen vielen Kirchenliedern des alten Stils und den meisten 

modernen Liedern. Früher wurde Gott zuerst gepriesen und erst danach gesungen, was in unseren Herzen 

geschehen ist. Heute beginnen so viele Lieder mit MIR und dem, was Jesus für MICH getan hat.  

   Dies erklärt auch den Unterschied zwischen dem charismatischen und dem wahrhaft evangelischen 

Gottesdienst. Die Mehrheit derer, die den charismatischen Gottesdienst besuchen, suchen in erster Linie ein 

Erlebnis für sich selbst und beurteilen die Wirksamkeit des Gottesdienstes danach, wie sie ihn erlebt haben 



 

 

19 

 

usw. Wenn sie durch die Tür kommen, wollen sie von all der Pyrotechnik mit Lichtshows, riesigen 

Leinwänden, einer coolen Band und einer Rock- und Bühnenatmosphäre mitgenommen werden. Andererseits 

gehen die meisten, die nach wahrhaftig evangeliumsgemäßer Anbetung trachten, in erster Linie in einen 

Gottesdienst, um ihren Schöpfer und Erlöser anzubeten, ohne einen Gedanken daran, was für sie dabei 

herausspringt – ob sie mit einem warmen, wohligen Gefühl nach Hause gehen oder nicht. Sie tun dies 

vielleicht, oder sie fühlen sich nachdenklich und still, oder sie fühlen sich zutiefst demütig, oder sie fühlen sich 

zutiefst beunruhigt, weil Gott sie an der entscheidenden Stelle ermahnt hat und sie aufräumen müssen, oder 

sie fühlen sich völlig überwältigt von der Güte Gottes und der Tatsache, dass sie durch ihren Erlöser, den 

Herrn Jesus Christus, einen Vermittler zu ihm haben. 

   Leider ist so vieles, was heute als christliche „Bekehrung“ gilt, kaum mehr als eine Änderung des Lebensstils, 

die durch ein einschneidendes psychologisches Erlebnis ausgelöst wurde, auf das ich weiter unten noch viel 

mehr eingehen werde. Die weite Verbreitung dieser Scheinbekehrung hat die Komposition und 

Verwendung eines Berges von Musik mit dazu passenden abgedroschenen, sentimentalen Texten 

ermöglicht, der 16.000 Kilometer breit und wenige Zentimeter tief ist.  

 

Ein weiterer Trend in der heutigen Komposition von Lobpreisliedern, der damit zusammenhängt, ist: 

 

4. Die „Verdummung“ des menschlichen Geistes 

 

Wir leben in einem Zeitalter der Schlagworte in allen Bereichen. Folglich gibt es eine wachsende Krise des 

menschlichen Bewusstseins, die hauptsächlich von den Medien herbeigeführt wird. Sie hat die ungläubige 

Welt in einen Zustand der gedankenlosen Akzeptanz von allem versetzt: korrupte Präsidenten erhalten eine 

zweite Amtszeit, Lady Di wird zur Heiligen, False-Flag-Operationen und psychologische Operationen breiten 

sich aus, ohne von den meisten bemerkt zu werden, während nicht allzu ernste Pandemien als „Bringt eure 

Toten raus“-Plagen dargestellt werden, Länder illegal überfallen werden und die Masse der Bevölkerung so 

verdummt ist, dass sie alles widerspruchslos hinnimmt und ohne zu merken, was geschieht. Diese 

Verdummung hat auch die bekennende Gemeinde stark beeinflusst und einen Nebel aus falschem Pietismus, 

verrückten Aktivitäten unter dem Deckmantel von „Erweckung“ und wenig Respekt für tiefe Bibellehre oder 

echte pastorale Autorität hervorgebracht. Diese „Verdummung“ des Geistes bedeutet, dass das Beste, was die 

Welt hervorbringen kann, die Spice Girls, Taylor Swift, „Promi-Realityshows“, die Housewives of Wherever, 

Lady Gaga, Madonna und die Teletubbies sind, und das Beste, was die Gemeinde hervorbringen kann, sind ein 

Füllhorn an Soundbites und Werbegeklimper, die als „Loblieder“ bezeichnet werden, zu denen man 

„Handlungen vollziehen“ kann. Die Gemeinde wird dann zu einer Sonntagsschule im Las-Vegas-Stil, zur 

Zustimmung von vielen. Oberflächliche Lieder für einen oberflächlichen „Glauben“.25 

   In einer Strandmission der Scripture Union an der britischen Ostküste wurden die anwesenden Kinder 1997 

mit Musik der Spice Girls und einem Video der Popgruppe Boyzone verwöhnt, und sie sangen Refrains mit 

Worten wie: 

 

„Gott ist gut zu mir“, 

„Gott ist gut zu mir“, 

„Er gibt mir Wackelpudding, um meinen Bauch zu füllen“, 

„Gott ist gut zu mir...“, 

„Er gibt mir Lippen, um meine Pommes zu essen“, 

„Gott ist gut zu mir“ usw. 
 

Ein anderes Lied, das diesen (meist) ungläubigen Kinder beigebracht wurde, begann mit: 
 

„Jesus, du bist großartig“, 

„Jesus, du bist großartig“, 

Du hast mich aus der Mülltonne geholt 

und jetzt behandelst du mich wie einen Star.“ 

 
 

25 Diese Verdummung des Geistes wird in einer Reihe von Artikeln auf der Diakrisis Project Website thematisiert. Vor allem  

https://diakrisis-project.com/2023/04/01/teach-me-your-way-o-lordthe-demise-of-didacticism/ und 

https://diakrisisproject.com/2023/09/23/whatever-happened-to-the-christian-mindtranscript-of-a-talk-given-in-2001/ . 



 

 

20 

 

Ist es da verwunderlich, dass die „Jugend“ in so vielen Gemeinden heute Freiwild und Futter für den 

„anspruchslosen“ Rock- und Popmusik-Gottesdienst ist? 
 

Ein weiterer wichtiger Trend in der heutigen Komposition von Lobpreisliedern ist:  
 

5. Die Abkehr gottzentriertem Lobgesang hin zu manipulativer Musik 
 

Wo früher Kirchenlieder die Ehrfurcht der Gemeinde gegenüber einem herrlichen und ehrfurchtgebietenden 

Gott zum Ausdruck brachten, hat sich das Ganze umgekehrt: Lieder werden ausgewählt, um Gefühle in den 

Gläubigen hervorzurufen. Mit anderen Worten: Musik wird dazu benutzt, die Gefühle der Menschen zu 

verändern, anstatt dass diese einfach ihre wahren ehrfürchtigen Gefühle im Gesang ausdrücken. Tatsächlich 

hat sich eine Abkehr von der zentralen Bedeutung geistlicher Anbetung (vgl. Mk 12,30) hin zur 

Herbeiführung eines veränderten Bewusstseinszustands durch augenfällige Manipulation vollzogen.  

   Es ist wichtig zu erkennen, dass der Großteil der Lieder des modernen Lobpreises von Menschen geschrieben 

wurde, die glühende Verfechter charismatischer Lehren sind; diese wurden von früheren Generationen von 

Gläubigen als „Fanatismus“ und „Enthusiasmus“ abgelehnt.26 Diese Lieder wurden mit dem bewussten Ziel 

verfasst, ihre Lehren in den Gemeinden zu verbreiten. Mit anderen Worten: Der neue Lobpreis wirbt für etwas 

– und er wirbt für ein anderes Evangelium und eine Form der Religion, die sehr weit von der Bibel entfernt 

ist, auch wenn die Mehrheit der heutigen bekennenden „Christen“ nicht in der Lage wäre, dies zu 

erkennen. Die Liederbücher der modernen Lobpreisbewegung wurden gezielt veröffentlicht, um einen 

Wandel in den Gemeinden hin zu dieser neuen, verzerrten Form des „Christentums“ zu bewirken. Man muss 

nur die Bücher der wichtigsten Vertreter und Liederdichter des neuen Lobpreises lesen, um dies zu erkennen, 

wie ich im letzten Abschnitt dieses Artikels zeigen werde. 

   In ihrem fehlgeleiteten Versuch, für die heutige Kultur (die in Wirklichkeit eine satanische Kultur ist) 

„relevant“ zu werden, tragen Kirchen, die diese neuen Liederbücher kaufen, Häresie in das Herz der 

christlichen Gemeinschaft. Die Leute müssen erkennen, dass es sich hier nicht um eine gemütliche Debatte 

darüber handelt, welche Lieder in der Gemeinde verwendet werden sollen, bei der wir höflich 

unterschiedliche Auffassungen miteinander teilen. Das ist Krieg! Deshalb ist Widerstand gegen den 

modernen Lobpreis und die damit verbundenen trivialen Refrains nicht nur eine Option, sondern unerlässlich, 

wenn wir verhindern wollen, dass die Gemeinde noch tiefer in die theologische Krise stürzt, die maßgeblich 

durch die Veränderungen der Loblieder und Gottesdienststile in den letzten Jahrzehnten vorangetrieben 

wurde.27 

   Um die Art von „Christentum“, die hinter den neuen Liedtexten steckt, drastisch zu veranschaulichen, sei 

das folgende Interview mit Graham Kendrick, einem Veteranen des modernen Lobpreises, geführt von Noel 

Stanton, dem Leiter der neocharismatischen Sekte Jesus Army Fellowship,28 angeführt; in diesem Interview 

wurden Fragen an Kendrick in Bezug auf die Wurzeln seines Glaubens gestellt. 

 

NS: „Was waren die Meilensteine in Deinem Leben?“ 

 

GK: „Ich erinnere mich, wie meine Mutter uns mit etwa fünf Jahren eine Gutenachtgeschichte vorlas, die eine 

einfache Erklärung des Evangeliums enthielt und uns fragte, ob wir Jesus um Vergebung unserer Sünden 
 

26 Mit „Enthusiasmus“ verstehe ich „religiöse Extravaganz“ (Chambers English Dictionary). Die Puritaner verwendeten das Wort 

„Enthusiasmus“ für Äußerungen und physische Manifestationen, die angeblich unter dem Vorwand „göttlicher Inspiration“ stattfanden. 

„Enthusiasten“ waren also diejenigen, die bereitwillig jedem religiösen Gefühl freien Lauf ließen, das eher auf subjektiven Empfindungen 

als auf objektiver Wahrheit beruhte. Heute würden diese Begriffe die Extravaganzen der pfingstlerisch-charismatischen Bewegungen 

umfassen, einschließlich der bizarren Manifestationen, die sich unter dem Titel „Toronto-Segen“ tarnten, und der damit verbundenen 

falschen „Erweckungsbewegung“, die einen Wendepunkt des Bösen in der Kirchengeschichte darstellte. Das Wort „Enthusiasmus“ hat 

übrigens eine sehr aufschlussreiche Etymologie: Es leitet sich vom griechischen Wort „enthousiazein“ ab, einem zusammengesetzten Wort, 

das „von einem Gott inspiriert sein“ bedeutet und sich wiederum von „en“ (in) und „theos“ (ein Gott) ableitet. Um welchen Gott handelt es 

sich im Fall der modernen Lobpreisszene? Ich würde sagen, es ist „der Gott dieses Zeitalters“, der den Zeitgeist dieser humanistischen Ära 

zum Ausdruck bringt. 
27 Obwohl in der vergangenen Woche für die neue Ausgabe zehntausend Wörter zu diesem Artikel hinzugefügt wurden, habe ich diesen 

Abschnitt ursprünglich vor 26 Jahren geschrieben, und sehen Sie, wohin das alles geführt hat. Der neue Gottesdienststil ist mittlerweile zur 

Norm geworden, und jeder, der sich weigert, sich diesem Programm anzuschließen, gilt als „Verhinderer des Erweckungsmarsches“ – der 

falschen Erweckung, die auf humanistischen Gefühlen und verzerrter Theologie basiert. 
28 Die Jesus Army Fellowship existierte von 1969 bis 2020 und wurde dann nach einer Reihe von Vorwürfen wegen Kindesmissbrauchs und 

sexueller Übergriffe aufgelöst, darunter auch solche von Noel Stanton, der dieses Interview mit Graham Kendrick führte. Weitere 

Informationen finden Sie unter https://www.bbc.co.uk/news/uk-48447066. 



 

 

21 

 

bitten wollten. Ich erinnere mich, wie ich allein niederkniete und betete. Und ich spürte eine tiefe Ergriffenheit 

in mir, die mich überraschte. In meinen Teenagerjahren begann ich zu hinterfragen, ob es aus erster oder 

zweiter Hand kam.“ 

 

NS: „Warst Du ein Rebell?“ 

 

GK: „Es waren die 60er Jahre, und ich neigte zum Zynismus der damaligen Zeit. Ich war fest entschlossen, 

mehr herauszufinden.“ 

 

NS: „Führte das zur Taufe im Heiligen Geist?“ 

 

GK: „Ich war nie ein Mensch großer Umbrüche, aber nach einer besonders tristen Versammlung der Christian 

Union am College dachte ich: ‚Da muss doch mehr sein.‘ Also machte ich mich auf die Suche nach mehr von Gott. 

Ich hatte ein oder zwei Menschen getroffen, die tief vom Heiligen Geist berührt zu sein schienen. Ich machte 

mich auf den Weg zu einer Hausgruppe, klopfte an die Tür, ohne jemanden dort zu kennen, und bat die Leute, 

danach für mich zu beten. Später am Abend, als ich mir die Zähne putzte und ins Bett ging, wurde ich vom 

Heiligen Geist erfüllt! Das war ein echter Wendepunkt in meiner christlichen Erfahrung.“ 

 

NS: „Wann war das?“  

 

GK: „Es war etwa 1971, als die charismatische Erneuerungsbewegung in ihren Anfängen steckte und ziemlich 

umstritten war. Viele Leute warnten davor und sagten, sie käme vom Teufel! Zungenreden waren damals 

ebenso umstritten wie die aktuellen Erscheinungsformen des Zitterns und Umfallens heute.“29 

 

Dieses kurze Interview zeigt alle Unzulänglichkeiten und Sackgassen des modernen Verständnisses dessen, 

was es bedeutet, Christ zu sein. Mir ist zwar bewusst, dass solche Interviews nicht unbedingt alle Bekehrungen 

einer Person widerspiegeln, doch bleibt die Tatsache bestehen, dass Herr Kendrick, nachdem er die 

Möglichkeit erhalten hatte, die wichtigsten Meilensteine seines christlichen Lebens öffentlich zu benennen, den 

Schwerpunkt nicht auf die Heiligkeit und Souveränität Gottes, die Forderungen des Evangeliums in Bezug auf 

Buße oder das Sühnewerk Christi legt, sondern auf seine eigenen Gefühle und Erfahrungen. Dies ist 

symptomatisch für eine schwere Krise in der modernen evangelikalen Szene, die sich durch die Lieder des 

„modernen Lobpreises“, die heute gesungen werden, in die Gemeinden eingeschlichen hat. Ich möchte hier 

nicht eine Person angreifen. Ich untersuche lediglich die Worte eines Interviews darüber, wie jemand zu 

Christus kam. Es ist uns sicherlich wichtig, die unserer Meinung nach ungesunden und sogar gefährlichen 

Vorstellungen in der Aussage einer Schlüsselperson der modernen Lobpreisszene zu beleuchten, die offensichtlich 

einen erheblichen Einfluss auf leichtgläubige und kritiklose junge Menschen ausübt. 

   Darüber hinaus habe ich keine Ahnung, wie Herr Kendrick es zulassen konnte, vom Chef einer so korrupten 

Organisation wie der Jesus Army interviewt zu werden. Schon damals war es offensichtlich, dass man es mit 

einer Gaunerbande zu tun hatte, die mehr als nur sektiererische Untertöne aufwies. Aber in der 

charismatischen Szene wird jeder, der charismatisch zu sein scheint, aufgrund der angestrebten „Einheit“ 

akzeptiert. 

 

Manipulative Gemeindemusik wurzelt in manipulierten „Bekehrungen“ 

 

Erstens: Obwohl in diesem Interview mit Herrn Kendrick Sünde und Vergebung erwähnt werden, gibt es nicht 

den geringsten Hinweis auf wahre Buße und ein Verständnis dessen, worum es bei Sünde geht. Dies ist 

sicherlich der wichtigste Aspekt einer Bekehrungserfahrung, wie die Beispiele in der frühen Gemeinde zeigen, 

als die Botschaft „durch ihre Herzen drang“ (z. B. Apg 2,37). Obwohl ich keineswegs leugne, dass kleine Kinder 

bekehrt und wiedergeboren werden können – auch wenn ihr Verständnis des Evangeliums nicht mit dem eines 

Theologieprofessors identisch ist –, muss zunächst ein echtes Bewusstsein für die Notwendigkeit der Vergebung 

 

29 Jesus Life Magazine, veröffentlicht auf der Webseite der Jesus Army Fellowship: https://web.archive.org/web/20010409162154/; siehe auch: 

http://www.jesus.org.uk/kendrick.html. Dieses Interview wurde auch auf der Webseite von Graham Kendrick unter dem Titel “Graham’s 

Christianity” veröffentlicht. 

https://web.archive.org/web/20010409162154/


 

 

22 

 

und anschließend ein Sehnen nach Buße vorhanden sein, sonst wird die Bekehrung zu einer bloßen 

gedanklichen Zustimmung, was sie heute in so vielen Fällen ist.30 

   Zweitens wird ein wirklich wiedergeborenes Kind sicherlich nicht später zu einem rebellischen Jugendlichen, 

der dazu neigt, den „Zynismus der damaligen Zeit“ zu teilen, wie Kendrick es ausdrückt. Es scheint in vielen 

evangelikalen Gemeinden heute als selbstverständlich angesehen zu werden, dass selbst Jugendliche, die sich 

zum Christentum bekennen, weiterhin rebellische Teenager bleiben, die sich mit Rockmusik, lässiger Kleidung 

und lauten Multimedia-Erlebnissen der Welt identifizieren. Aber eine solche offene Rebellion gehört zur 

gefallenen Natur und sollte im Leben eines Gläubigen, egal welchen Alters, keinen Platz haben. 

   Drittens zeigt dieses Zeugnis das typische Merkmal des Neo-Evangelikalismus: das ständige Verlangen nach 

immer aufregenderen Erlebnissen, das ständige „Suchen nach mehr von Gott“ – ein Schlagwort in der 

pfingstlich-charismatischen Szene, das mit dem Wunsch nach noch sensationeller „Lichttechnik“ verbunden ist 

und dem Wunsch, „vom Geist ergriffen“ zu werden, hinzufallen, Kauderwelsch zu reden usw. Unabhängig 

davon, was Herr Kendrick hier sagt, war er tatsächlich ein „Erfahrungsmensch“, der aktiv nach einer 

„Erfahrung“ suchte. Gibt es hier nicht eine Verbindung zu seinem frühen Gebet, das „eine Ergriffenheit in mir“ 

auslöste, aber offenbar keine gottgefällige Buße entfachte?  

   Bei der Hinwendung zu Christus geht es nicht um die Erzeugung menschlicher „Empfindungen“, sondern 

um Buße und ernsthafte Demut. Die Versammlung in der Christian Union, so glaubte er, war ihm nicht gut 

genug, da es ihm „eintönig“ vorkam – was bedeutet, dass die Versammlung nicht charismatisch war, denn in 

diesen Kreisen herrscht Langeweile, wenn man keine aufwändige „Lichttechnik“ anbietet. Doch anstatt sich 

wie so viele unreife, fehlgeleitete Suchende an rechtgläubige Christen zu wenden, die eine gesunde Lehre 

vertreten und ihm den richtigen Weg weisen, macht er sich auf die Suche nach sensationeller „Pyrotechnik“.31 

Die Hauskreisszene der charismatischen Bewegung war ohnehin schon immer ein seelsorgerliches Minenfeld, 

und wenn man diesen Weg einschlägt, landet man viel eher in einer Mini-Sekte als in einer gesunden 

Versammlung! 

   Viertens, der Bericht über die „Erfüllung mit dem Heiligen Geist“ ist ausgesprochen fragwürdig. Christen 

werden zwar angewiesen, ihr ganzes Leben lang „vom Geist erfüllt zu sein“ (Eph 5,18); doch es ist so typisch für 

die sensationslüsternen, erfahrungssüchtigen Evangelikalen von heute, ein Erlebnis als ihre vermeintliche 

„Geistestaufe“ zu betonen.32 Und ist es nicht verwunderlich, dass das, was Kendrick als „echten Wendepunkt“ in 

seiner christlichen Erfahrung beschreibt, rein zufällig geschah, während er sich gerade „die Zähne putzte“?  

   Ehrlich gesagt fällt es mir schwer zu glauben, dass wir in einem ernsthaften Interview, das dazu gedacht ist, 

in einem öffentlichen Medium das Zeugnis vom Wirken Gottes in seinem Leben und seinen Glauben an den 

Sohn Gottes zu zeigen, einen so trivialen Bericht lesen. Dies steht völlig im Einklang mit der Oberflächlichkeit 

des neuen Lobpreises als Ganzes; und hier muss die Frage gestellt werden: Ist es richtig, dass Gemeinden Gott 

aus einem Liederbuch anbeten, in dem fast 10 % der Lieder von einem Mann geschrieben wurden, dessen 

öffentliches Zeugnis in rechtgläubigen Gemeinden keinerlei Glaubwürdigkeit hätte?33 Es tut mir leid, wenn Sie 

das für etwas hart halten, aber die größte Bedrohung in den heutigen Gemeinden ist eine „ich-zentrierte“ 

Oberflächlichkeit, die das Zeugnis der Gemeinde lähmt, und es schmerzt mich zutiefst wegen der Früchte, die 

es getragen hat, und des Schadens, den es sowohl theologisch als auch pastoral angerichtet hat. 
 

30 Es sei hier darauf hingewiesen, dass es zwei gleichwertige und gegensätzliche Irrtümer gibt, denen wir im Hinblick auf die Erfahrung 

der Bekehrung verfallen können. Zum einen der sogenannte „Sandemanismus“ – benannt nach Robert Sandeman, 1718–1771, dem 

schottischen Pfarrer, der diese Lehre erstmals öffentlich vertrat –, der die Vorstellung beinhaltet, dass ein Mensch lediglich den Aussagen 

des Evangeliums mündlich zustimmen muss, um erlöst zu sein, ohne dass es zu einer Veränderung des Herzens oder einer Wiedergeburt 

kommt. Zum anderen der sogenannte „Vorbereitung-ismus“, bei dem ein Mensch von der Notwendigkeit überzeugt ist, sich auf eine 

extrem lange (oder sogar unbegrenzte) Phase intensiver Vorbereitung auf die Bekehrung einzulassen, in der er die strengsten 

Herzensprüfungen durchlaufen muss, ohne die er nicht erlöst werden kann. Wir müssen stets darauf achten, dass unsere Evangelisation 

weder die „Leichtgläubigkeit“ noch dessen Gegenteil, den „knechtischen Vorbereitung-ismus“, fördert. Sie liegen an den 

entgegengesetzten Enden des Spektrums, aber beide sind tödliche Fehler, die eine Bekehrung verhindern. 
31 Nach den Erfahrungen des Autors mit dieser Art von Beschwerden hätte diese „besonders triste Versammlung der Christian Union an 

einem College“ durchaus aus frommen Jugendlichen bestehen können, die im alten Stil Kirchenlieder sangen und sich still im Gebet vor 

dem Herrn verneigten (ohne das fast obligatorische, trancebedingte Armeschwenken und das unverständliche „Zungenreden“, das man 

heute in den meisten christlichen Vereinigungen an Universitäten und Colleges findet). In Kreisen, in denen sogenannter zeitgenössischer 

christlicher Lobpreis praktiziert wird, und insbesondere unter fleischlichen Jugendlichen, die auf dem einfachen Förderband der 

Evangelisation zur „Bekehrung“ befördert wurden, gilt dies als langweilig und öde. 
32 Eine umfassende Diskussion dieser fragwürdigen Erfahrung des 20. und 21. Jahrhunderts sowie vieler anderer Aspekte charismatischer 

Pfingstverirrungen (und ein Vergleich mit New-Age-Phänomenen) finden Sie in diesem kostenlosen E-Book auf der Website des Diakrisis-

Projekts: https://diakrisis-project.com/2023/05/13/new-booksigns-wonders-divine-revelation-the-gifts-of-the-spirit-their-abuses-intodays-

churches/. 
33 Mission Praise beinhaltet 8.5% von Graham Kendricks Liedern und Songs of Fellowship 10%. 



 

 

23 

 

   Es besteht ein klarer Zusammenhang zwischen dem verkürzten „Christentum“ dieser Art von 

„Bekehrungserfahrung“ und dem, was der neue Lobpreis heute in den Gemeinden fördert. Dies ist ein Beispiel 

für „Leichtgläubigkeit“ begleitet von einer psychoreligiösen Gelöstheit, die als „Erfüllung des Heiligen 

Geistes“ getarnt ist. Solche Phänomene bilden die zugrunde liegende Theologie, die den Stil und Inhalt der 

Lieder des neuen Lobpreises bestimmt, die bewusst eine falsche spirituelle Erfahrung herbeiführen. Und wer 

eine oberflächliche „Bekehrungserfahrung“ gemacht hat, wird seine Zeit immer damit verbringen, nach einem 

tieferen, sogenannten „zweiten Segen“ (und einem dritten und vierten, ad infinitum) zu suchen. Folglich wird 

anstelle des einfachen Wunsches nach ehrfürchtigem Lobpreis des dreieinigen Gottes auch die Suche nach 

einem immer größeren „High“ zum Ziel der Anbetung. Daher werden diese Lieder oft verwendet, um eine 

Person in einen sogenannten „veränderten Bewusstseinszustand“ zu versetzen, den ich nun erläutern werde. 

 

Der neue Lobpreis fördert veränderte Bewusstseinszustände 

 

Tatsächlich geht die moderne Vorstellung, an einem Sonntag, dem Tag des Herrn, in die Gemeinde zu gehen, 

um dort Gottesdienst zu feiern, davon aus, dass man in einen veränderten Bewusstseinszustand (VBZ) 

eintreten muss, damit Anbetung überhaupt stattfinden kann. In seinem Buch „Signs of Revival“, das den 

„Toronto Segen“ positiv bewertet, behauptet der charismatische Gemeindeälteste Dr. Patrick Dixon, dass ein 

VBZ „ein normaler, üblicher Bestandteil christlichen Gebets und Gottesdienstes zu sein scheint“34 und dass Ungläubige 

offener für eine persönliche Beziehung zu Gott sind, wenn sie in einen veränderten Bewusstseinszustand 

versetzt werden können.35 Dr. Dixon, der die moderne charismatische Zungenrede treffend als „Entleerung des 

Geistes von logischen, sprachbezogenen Gedanken und Herbeiführung eines tranceähnlichen Zustands“36 beschreibt, ist 

ein führender medizinischer Autor in der christlichen Szene und ein energischer Befürworter der Anwendung 

veränderter Bewusstseinszustände im christlichen Leben und Gottesdienst. In einem Artikel in einer großen 

britischen Zeitung schrieb er: 

 

„Das menschliche Gehirn kennt drei Zustände: Wachen, Schlafen und irgendwo dazwischen. In 

diesem dritten Zustand haben wir normalerweise unsere tiefgreifendsten spirituellen 

Erfahrungen, wenn das Bewusstsein für das Unmittelbare schwindet und wir für eine andere 

Dimension sensibilisiert werden.“37 

 

An anderer Stelle erklärt Dr. Dixon, dass veränderte Bewusstseinszustände uns zwar nicht wirklich in Gottes 

Gegenwart bringen, uns aber „eine Gegenwart bewusst machen können, in die wir eintreten sollen“.38 Die 

Befürwortung veränderter Bewusstseinszustände im christlichen Wandel und Gottesdienst stellt eine 

gravierende Abkehr vom historischen christlichen Glauben dar und hat viel mehr mit dem Gnostizismus 

gemeinsam, der die frühe Gemeinde plagte, sowie mit der östlichen Mystik, dem Okkultismus und der 

New-Age-Szene. 

   Das Eintreten in einen veränderten Bewusstseinszustand versetzt das Gehirn in einen „Alpha-Wellen-

Zustand“ und verursacht die Ausschüttung euphorisierender Endorphine im Körper. Normalerweise handelt 

es sich bei einem im Elektroenzephalogramm (EEG) aufgezeichneten Gehirnwellenmuster im Wachzustand 

um „Beta-Wellen“, die zwischen dreizehn und sechsundzwanzig Hertz pro Sekunde liegen. 

   Es wurde jedoch ein anderer Gehirnzustand identifiziert, in dem ein diffuseres Bewusstsein herrscht, das 

zwischen acht und dreizehn Hertz pro Sekunde aufweist. Dies ist es, was Yogis und Mystiker durch 

Meditation zu erreichen versuchen. Dieser Alpha-Wellen-Gehirnzustand ist in der Tat ein prähypnotischer 

Zustand, in dem eine Person extrem offen für Suggestionen ist – ob körperlich oder körperlos; und er hat nichts 

damit zu tun, „in die Gegenwart Gottes zu kommen“. Ein Meditationshandbuch des New Age beschreibt diesen 

veränderten Bewusstseinszustand als „schwebende, angenehme Leere oder Bewusstseinsveränderung, friedliche 

Meditation“.39 Wir sehen dieses tranceartige Szenario überall in charismatischen Versammlungen mit 

 

34 Patrick Dixon, Signs of Revival (Kingsway, 1994), S. 275. 
35 Ebd., S. 266. 
36 Ebd., S. 275. 
37 The Independent, Saturday 18th February 1995, S.14 – ein Artikel mit dem Titel “It is not Insanity when MPs Bark or Roar”. Was für ein 

Titel. Es fasst den Wahnsinn zusammen, der bereits 1995 infolge des sogenannten „Toronto-Segens“ in die Gemeinden eingedrungen war. 
38 Patrick Dixon, Signs of Revival (Kingsway, 1994), S. 277. 
39 Ray Van Over, Total Meditation: Mind Control Techniques for a Small Planet in Space (Collier Macmillan, 1978), p.107. 



 

 

24 

 

modernem Lobpreis, charakteristischerweise mit Händen in der Luft, geschlossenen Augen und dem Murmeln 

von Kauderwelsch. 

   Über die Mantra-Gesangsmystik sowohl des Ostens als auch des Westens schreibt Dr. Dixon: „Wiederholungen 

beim Gebet oder in der Liturgie können die Gehirnaktivität beruhigen und Gelöstheit oder spirituelle Offenheit bringen.“40 

All dies hat nichts mit wahrer Spiritualität zu tun. Ein solcher Zustand kann leicht mit einem Biofeedback-

Gerät, Cannabis oder okkulter Meditation herbeigeführt werden. Es ist das „Alpha-Wellen“-Gefühl des 

Wohlbefindens, das durch diese rhythmischen Atem- und mantrischen Übungen hervorgerufen wird, das der 

Mensch erlebt und sich darunter die „Gegenwart des Herrn“ vorstellt. Wäre dies tatsächlich der Fall, würden 

die Menschen nicht lachend und zuckend zurückfallen, wie es bei charismatischen Versammlungen der Fall ist, 

sondern vor Angst und voller Ehrfurcht auf das Angesicht fallen! Es lohnt sich, daran zu denken, dass in der 

Bibel nur die Feinde Gottes rückwärts hinfielen, wenn sie mit Gottes Macht konfrontiert wurden.41 

Gläubige, die wahre Anhänger des Herrn, fallen immer in ehrfürchtiger Anbetung und Verehrung auf ihr 

Angesicht, wenn Gott ihnen erscheint.42 

   Ich lenke die Aufmerksamkeit auf diese Tatsachen in Bezug auf veränderte Bewusstseinszustände, weil viele 

evangelikale Gemeinden heute dem Vorbild charismatischer Gottesdienste folgen. Die Verwendung der Lieder 

des modernen Lobpreises spielt dabei eine große Rolle. In diesem Zusammenhang ist es interessant festzustellen, 

dass Graham Kendrick die Vorteile der zunehmend beliebten Verwendung Taizé-Gesänge mit ihren 

monotonen Wiederholungen im Gottesdienst empfiehlt.43 In einem CNN-Nachrichtenbeitrag mit dem Titel 

„New Religion Uses Chants and Meditation for  

Worship“ (Neue Religion nutzt Gesänge und Meditation im Gottesdienst) wurde berichtet: 

 

„Der Hunger nach Spiritualität führt die Menschen in eine neue Art von Gottesdienst, die sich auf 

Gesang und Meditation konzentriert. ,Es scheint einen Hunger nach dieser Art von Spiritualität zu 

geben‘, schreibt Schwester Suzanne Toolan, die Taizé-Gottesdienste im Mercy Center anbietet, einer 

katholischen Kirche in der San Francisco Bay Area, wo jeden Monat Hunderte von Menschen an 

Taizé-Gottesdiensten teilnehmen. ,Man wiederholt es immer und immer wieder, und man wird 

immer entspannender‘, so Toolan. ,Und man gelangt von seinem jeweiligen Bewusstseinszustand 

zu einem viel entspannteren Bewusstseinszustand.‘“44 

 

So werden die New-Age-Gesänge aus Taizé, die Mönche in Frankreich und trendige Katholiken in San 

Francisco (tragen Sie unbedingt Blumen im Haar) so ansprechen, auch von dem Mann gutgeheißen, der 

gegenwärtig der beliebteste Songwriter für den modernen Lobpreis in Großbritannien ist. Das sollte uns nicht 

überraschen, da ein Großteil dieser Art von Anbetung dazu führt, dass der menschliche Geist manipuliert 

wird; und die Befürworter nutzen dies, um bei christlichen Gemeindebesuchern einen veränderten 

Bewusstseinszustand herbeizuführen. So etwas war im Leben der wahren Gemeinde vor dieser abtrünnigen 

Ära undenkbar. 

   Wenn eine ganze Gemeinde sich dem gegenwärtigen Trend hingibt, die Arme zu erheben und die Augen zu 

schließen, was offenkundig einer Art Trance gleichkommt, ist es höchst unwahrscheinlich, dass wirkliche 

Anbetung stattfindet, da es um das eigene „ICH und um die eigenen erstaunlichen subjektiven Gefühle und 

die eigene Vorstellung geht, in Gottes Gegenwart zu sein,“ statt um objektive Anbetung Gottes. Obwohl viele 

das Erheben der Arme als nebensächlich betrachten, stellt es doch einen Angriff auf die Zentralität Gottes 

in der Anbetung dar, wenn es dazu dient, eine Gemeinde in einen Trancezustand zu versetzen. Genau das 

erkennen so viele in ihrer völligen Naivität nicht. 

   Eine Gemeinde dazu zu ermutigen, sich in einem mystischen Nebel zu verlieren und dann so zu tun, als sei 

dies ein Akt der Anbetung vor Gott, ist zumindest das, was die Heilige Schrift im Griechischen als ethelothréskia 

bezeichnet. Wie ich oben gezeigt habe, handelt es sich laut Strongs Konkordanz eigentlich um „selbst gewählten 

Gottesdienst“ (Kol 2,23). In einem namhaften griechischen Lexikon wird das Wort außerdem definiert als 

„Gottesdienst, den man sich selbst diktiert und erfindet, im Widerspruch zu Inhalt und Wesen des Glaubens, der auf 

 

40 The Independent, Saturday 18th February 1995, S. 14. 
41 Siehe Jo 18,6; vgl. Jes 28,13. 
42 Siehe 1Mo 17,3; Jos 5,14; Hes 1,28; 44,4; Dan 8,17; Mt 17,5-6; Offb 7,11; 11,16. 
43 Jesus Life Magazine Interview mit Graham Kendrick, von der Webseite Jesus Army Fellowship, 

https://web.archive.org/web/20010409162154/http://www.jesus.org. uk/kendrick.html. 
44 CNN Korrespondentin Susan Reed in einem Artikel auf CNN Web News vom 20. Mai 1996. Der damalige Erzbischof von Canterbury, 

Dr. George Carey, war ebenfalls in Taizé. 



 

 

25 

 

Christus ausgerichtet sein sollte.“45 [Hervorhebung hinzugefügt] Das ist eine perfekte Zusammenfassung des 

neuen Anbetungsstils. 

   Die Ironie liegt darin, dass man, wenn die Beziehung zu Gott wirklich gottzentriert und nicht selbstzentriert 

wäre, nicht auf humanistische Techniken zurückgreift, die veränderte Bewusstseinszustände durch repetitive 

oder einschläfernde Lieder hervorrufen, um sich dem Thron der Gnade zu nähern. Der Grund, warum der 

moderne Charismatiker in Gemeindeversammlungen einen veränderten Bewusstseinszustand erreichen 

muss, liegt darin, dass er nicht auf die einfachen Verheißungen der Bibel vertraut, um sich dem Herrn im 

Gebet oder in der Anbetung zu nähern (Rö 5,1-2; 8,15; Hebr 4,16; 10,19; Eph 2,18). Christliches Gebet ist in 

erster Linie ein Gespräch, ein Zwiegespräch zwischen einem Geschöpf und seinem Schöpfer (vgl. Apg 16,25). 

Nicht körperliche Entspannung und ein Wohlfühlfaktor bestimmen die Qualität des Gebetslebens der 

Gläubigen, sondern vielmehr die völlige Abhängigkeit von Gott und das Bewusstsein seiner transzendenten 

Kraft in Ehrfurcht und Gottesfurcht. Die wahren Alpha-Wellen (und Omega-Wellen) durch die 

verführerischen Alpha-Wellen zu ersetzen, ist eine völlig egozentrische und geistlose Übung. 

   Eine solche Bewegung hat sich in den letzten Jahren entwickelt und setzt den neuen Lobpreisstil manipulativ 

ein. 

 

Ein weiterer maßgeblicher Trend im Bereich des modernen Lobpreises ist: 

 

6. Die Abkehr von der biblischen Absonderung hin zu einer diffusen Ökumene 

 

Ein weiteres Hauptziel des Rock- und Pop-Gottesdienstes war es, die Konfessionen zusammenzubringen, egal 

wie abtrünnig sie waren. Im vorderen Teil des Liederbuchs „Mission Praise“ heißt es: „Dieses Buch ist ein 

Manifest für christliche Einheit“ und „Dieses Buch wurde zu einem Zweck zusammengestellt: die Christenheit aller 

Konfessionen zu vereinen.“ Und sicherlich hat es die Vereinigung der Konfessionen (von denen viele abtrünnig 

sind) gefördert. Aber hat es wirklich Einheit unter den wahren Christen gebracht, von denen viele die 

Einführung dieser Lieder als Affront gegen den Glauben empfinden? Es besteht kein Zweifel, dass der neue 

Lobpreisstil unverhohlen eine wichtige Rolle bei der Förderung der modernen ökumenischen Bewegung 

gespielt hat, genau wie die Pfingstbewegung. Solange die Menschen Unsinn reden, Dämonen aus Christen 

austreiben, die Geistesgaben praktizieren, neue [charismatische] Lieder singen und die Taufe mit dem Heiligen 

Geist als sekundäre Erfahrung erleben, müssen sie alle eins und in Einheit vereint sein. So denken sie. Aber das 

ist alles eine Schimäre, die auf heidnischen Erfahrungen und der Überhöhung psychologischer und 

emotionaler Zustände beruht.  

   Doch wie kann solche Musik das Produkt des Wirkens des Heiligen Geistes sein, wie die Liederdichter 

behaupten, wenn sie doch lokale Gemeinden in die Fänge einer Gemeinschaft führt, die mit Sicherheit zu der 

in der Heiligen Schrift prophezeiten abtrünnigen Weltkirche führen wird?  

 

Ein weiterer wichtiger Trend im Bereich modernen Lobpreisstils ist: 

 

7. Der Übergang vom partizipativen Gemeindegottesdienst zur Unterhaltung 

 

Heutzutage werden Gemeinden zunehmend weniger als teilnehmende Gottesdienstteilnehmer, sondern als 

Publikum betrachtet, das mit bühnengerechten Darbietungen, musikalischen Aufführungen und anderen 

Formen aufwendiger Spektakel unterhalten werden muss. 

   In vielen Gemeinden wird dieser Begriff der „Aufführung“ dadurch verstärkt, dass die Gemeinde/das 

Publikum zum häufigen Applaus angehalten wird, wie bei einer Showveranstaltung – etwas, das man sich in 

der frühen Gemeinde unter apostolischer Autorität unmöglich vorstellen konnte. Wir scheinen vergessen zu 

haben, dass in der frühen Gemeinde eine außerordentliche Schlichtheit im Gottesdienst an der Tagesordnung 

war. Die farbenprächtigen Spektakel, die wir heute sehen, mit ihren riesigen Chören und Orchestern, 

komplexen musikalischen Arrangements, multimedialen Veranstaltungen, Lichtshows, vielfältiger Beteiligung 

und unterschiedlichen spektakulären Darbietungen, sind sehr weit entfernt von dem, was in den ersten 

Jahrhunderten der neutestamentlichen Gemeinde praktiziert wurde, und sie stehen im Widerspruch zum Geist 

der Anbetung, der im Neuen Testament vor Augen geführt wird. Der Gottesdienst der frühen Gemeinde 

(ursprünglich nach dem Vorbild der Synagogen) bestand aus dem Singen eines Psalms oder Kirchenlieds, 

 

45 Thayer’s Greek–English Lexicon, 1889zu ἐθελοθρησκεία, ethelothréskia, in Kolosser 2,23.   



 

 

26 

 

Gebeten, Lesungen aus der Heiligen Schrift, dem Abendmahl und – als Herzstück – einer Bibelauslegung oder 

Ermahnung durch einen Ältesten/Pastor-Lehrer, dessen von Christus gegebene Aufgabe es war, „als Prediger 

und Lehrer mit Eifer tätig zu sein“ (Menge Übersetzung: 1Tim 5,17), um die Gemeinde zu schützen und sie vor 

den Wölfen zu bewahren (Eph 4,11-14). Würden sich die heutigen Neoevangelikalen plötzlich in das Jahr 150 n. 

Chr. zurückversetzt fühlen, würden sie sich unendlich langweilen und glauben, in eine tote Gemeinde 

gekommen zu sein, weil ihr einziger Maßstab in Bezug auf die Anbetung Gottes ihre eigenen „aufregenden“ 

und „anregenden“ sinnlichen, durch „Lichteffekte erzeugte“ Erfahrungen sind!  

   Der einzige berechtigte Platz für ein Musikinstrument im Gottesdienst besteht darin, die Melodie zu halten 

und somit im Hintergrund als subtile Dienerin der im Gottesdienst erhobenen Stimmen zu fungieren. Beim 

Betreten vieler neo-evangelikaler Gemeinden könnte man heute jedoch annehmen, dass die Musikinstrumente 

wichtiger sind als die Stimmen. Der Gottesdienst in solchen Gemeinden ist völlig übertrieben geworden, mit 

der Notwendigkeit professioneller „Anbetungsleiter“, komplexer Orchesterarrangements, eines großen 

Schlagzeugs, rhythmischer Gitarristen und endloser Probentage! 

   Lassen Sie mich nur Folgendes sagen: Der Zweck einer lokalen ekklesia [Gemeinde] besteht nicht darin, 

die Böcke zu unterhalten, sondern die Schafe zu füttern. Es scheint, dass diese Nahrung so gut wie versiegt 

ist, während die Unterhaltung nun Las Vegas-Ausmaße erreicht hat! 

 

Ein weiterer neuerer Trend in der neuen Lobpreisszene – eng verwandt mit dem vorherigen Trend – ist: 

 

8. Die Abkehr von der persönlichen Hingabe als lebendiges Opfer vor Gott hin zur exhibitionistischen 

Zurschaustellung der eigenen Gaben in der Gemeinde 

 

Woher stammt die Vorstellung, dass jeder das Recht hat, seine persönlichen Fähigkeiten in der gemeinsamen 

Anbetung Gottes einzusetzen? Persönliche Gaben und Fähigkeiten des Heiligen Geistes sollten in der 

Gemeinde unbedingt genutzt und entwickelt werden. Das bedeutet aber nicht, dass jeder an jedem Sonntag im 

Gottesdienst seine musikalischen und instrumentalen Talente unter Beweis stellen muss. Dieser egozentrische 

Drang, seine Gaben zur Schau zu stellen, hat sich besonders in den etablierten Gemeinden entwickelt. Wir 

bringen uns als lebendiges Opfer dar, nicht als ein mit Schleifen umwickeltes Geschenkpaket für Gott. 

 

 „Ich ermahne euch nun, ihr Brüder, angesichts der Barmherzigkeit Gottes, dass ihr eure Leiber darbringt als ein 

lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer: Das sei euer vernünftiger Gottesdienst!“ (Rö 12,1). 

 

Wir müssen abnehmen, Er muss zunehmen! Ist das nicht der Kern biblischer Anbetung? Doch vieles, was 

heute in Gottesdiensten geschieht, ist kaum mehr als Exhibitionismus, der sich hinter der Ausrede versteckt: 

„Gott will, dass ich meine Gaben nutze.“ Eine Freundin bestätigte dies kürzlich in einem Brief an mich und 

beschrieb ihre bisherigen Erfahrungen im neuen Lobpreis der charismatischen Lobpreisszene:  

 

„Wenn du mutig genug wärst, etwas beizutragen, wie ein Lied, einen Tanz oder ein Instrumentalsolo, dann 

würdest du, wenn es den Leuten gefiel, vielleicht für deine Bemühungen gelobt und gedankt werden, was dein 

Selbstwertgefühl oder sogar deine Selbstherrlichkeit stärken würde.“  

 

   Meine Freunde, das ist das genaue Gegenteil dessen, worum es in der Anbetung Gottes gehen sollte. Die 

Ausübung von Gaben in der Gemeinde ist ein wichtiger Bestandteil des geistlichen Wachstums. Doch in einem 

öffentlichen Gottesdienst ist die Förderung von Selbstwertgefühl und Selbstherrlichkeit das Letzte, was 

geschehen sollte. Er muss wachsen, wir müssen abnehmen. Deshalb sollten nur reife Älteste die Leitung 

innehaben. 

 

Ein weiterer dominanter Trend in der heutigen Lobpreisszene ist: 

 

9. Der Übergang von Ehrfurcht und Gottesfurcht zu „Leichtigkeit und Zerstreuung“ 

 

Dieser Trend, der mit dem neuen Lobpreis einhergeht, spiegelt sich in der Flut von Trainingsanzügen, 

Turnschuhen, Miniröcken, zerrissenen Jeans und anderer Freizeitkleidung wider, die man am Sonntag in so 

vielen Gemeinden sieht.  



 

 

27 

 

   Eine angemessene äußere Form, die aus Ehrerbietung gegenüber dem Herrn und seiner Gegenwart entsteht, 

ist nicht dasselbe wie „Spießigkeit“. Wir müssen den richtigen Ton im Gottesdienst anschlagen, damit 

Ungläubige, die hereinkommen, erkennen, dass wir unsere Gottesdienstzeit von unserer Freizeit 

unterscheiden. Eine gesunde, respektvolle äußere Form trägt maßgeblich zu unserem Würdegefühl bei. Es ist 

sicherlich falsch, Ungläubigen, die völlig unangemessen gekleidet in unsere Gemeinden kommen, die kalte 

Schulter zu zeigen. Aber das ist etwas anderes als der allgemeine Drang unter bekennenden „Christen“ zu 

einer gekünstelten Ungezwungenheit oder, wie ich einen anglikanischen Bischof es (zustimmend) beschreiben 

hörte, zu einem „Freizeit-Christentum“.  

   Ich sage nicht, dass man seinen besten Anzug mit Krawatte tragen muss. Hier gibt es keine Regeln. Aber sich 

ein wenig Mühe mit seinem Aussehen zu geben, ist sicherlich wichtiger, als auszusehen, als wäre man gerade 

aufgestanden oder als würde man in einen Nachtclub oder ein Fitnessstudio gehen.  

   Lassen Sie es mich so sagen: Wenn Sie zu einer Gartenparty im Buckingham Palast oder im Weißen Haus 

eingeladen wären, was würden Sie anziehen? Das gleiche schlampige Outfit, in dem Sie sich jeden Abend als 

Couch-Potato zum Fernsehen kleiden? Sicherlich würden Sie diesen Anlass als besonders empfinden und sich 

herausputzen.  

   Wenn Sie sich herausputzen würden, wenn Sie die Königin/den König von England oder den Präsidenten der 

USA treffen würden, warum würden Sie sich dann für den König der Könige dieses Weltalls absichtlich leger 

kleiden? „Ach“, sagen Sie vielleicht, „die Königin/der König/der Präsident schaut auf das Äußere, aber Gott 

schaut auf das Herz.“ Gott schaut sicherlich auf das Herz. Aber ist es nicht wahr, dass das, was wir äußerlich 

tragen, eine große Aussage darüber macht, was im Inneren vorgeht? Mit unserer Kleidung zeigen wir 

buchstäblich, was in unserem Herzen ist. Wenn wir unsere schäbigsten Klamotten anziehen, um zum 

öffentlichen Gottesdienst zu kommen, oder uns so kleiden, als würden wir mit den Jungs auf dem örtlichen 

Sportplatz Fußball spielen, sagt das nicht etwas über unsere innere Einstellung aus? Wenn wir hingegen unsere 

Gottesdienste anders als alles gestalten, was wir sonst tun, hinterlassen wir einen starken Eindruck sowohl auf 

uns selbst als auch auf unsere Mitmenschen. Das sind keine leeren Formalitäten. Ich befürworte keine 

Kleidung, die für uns gekünstelt oder extravagant wäre. Aber sie ist sicherlich Teil der gebührenden Ehrfurcht 

und Verehrung, die wir dem König der Könige entgegenbringen sollten.  

   Dies hängt eng mit den Lobpreisliedern zusammen, die wir singen. Die Romantik, die in vielen modernen 

Lobpreisliedern und Musikstücken das Ich zum Mittelpunkt macht, hängt mit legerer Kleidung zusammen, 

was zum Ausdruck bringt: „Ich möchte mich in meiner Kleidung einfach auf meine eigene Weise ausdrücken.“ 

Es ist viel einfacher, in einer etwas formelleren Atmosphäre ehrfürchtig und gottesfürchtig zu sein, in der die 

Menschen sich bemühen, nicht wie obdachlose „Abgebrannte“ auszusehen, und sich stattdessen so kleiden, 

dass ihre Individualität und Persönlichkeit nicht auf extravagante Weise in den Vordergrund rückt. 

 

Ein weiterer aktueller Trend in der Anbetungsszene – wiederum eng mit dem vorherigen Trend verbunden – 

ist: 

 

10. Die Abkehr von der Anbetung des dreieinigen Gottes in eine coole „Kumpel-Beziehung“ mit „Jesus“ 

 

Hand in Hand mit dem neuen Lobpreis geht ein zwangloser Umgang mit Gott, so dass man nur noch von 

„Jesus“ und nicht von „dem Herrn Jesus Christus“ oder „unserem Herrn“ spricht. Der Hauptgrund dafür ist, 

dass es deutlich einfacher ist, Rock- und Poplieder einem „Freund“ vorzusingen als dem „Herrn der ganzen 

Schöpfung“. So findet man sogar, dass einige moderne Liederbücher, wie z. B. „Songs of Fellowship“, in ihrem 

Stichwortverzeichnis nur „Jesus“ aufführen, statt „Gott, der Sohn“, wie man es in solideren Gesangbüchern 

findet. Dies alles ist Teil des Musters der freundschaftlichen Ungezwungenheit gegenüber Gott, das den 

charismatischen Gottesdienst durchdringt und in hohem Maße von den Rock- und Pop-Lobgesängen 

beeinflusst wurde, denn wie können Rock und Pop wirklich fromm sein?  

 

Der letzte dominierende Trend im heutigen Lobpreis – aber keineswegs der unwichtigste – ist: 

 

11. Die Abkehr von einem zeitlosen musikalischen Ausdruck hin zum den kurzlebigen, korrumpierten 

Rock- und Popstil 

 

Mit „zeitlosem musikalischen Ausdruck“ meine ich Gemeindelieder, die nie wirklich veralten, mit Chorälen 

und harmonischen Melodien von edler Erhabenheit, die der Anbetung eines herrlichen Gottes würdig sind. Es 



 

 

28 

 

gibt zahlreiche Beispiele dafür in den Werken von Komponisten, deren Musik für Gemeindelieder verwendet 

wurde, wie Sibelius, Mendelsohn, Schubert, Haydn, Beethoven usw. 

   Dennoch wird uns heute zunehmend gesagt, wir sollten Lieder im Rock- und Popstil in den Gottesdienst 

integrieren, wenn wir Ungläubige in unsere Gemeinden locken wollen – insbesondere, wenn wir die 

egozentrische, „quicke“ Jugend von heute ansprechen wollen. Dabei werden jedoch einige wichtige Fakten 

über diese Art von Musik außer Acht gelassen. 

   Dem werden wir uns nun in einer Reihe von Aspekten zuwenden, da wir hier zum ambivalenten Kern des 

neuen Lobpreises vordringen. 

 

i. Rockmusik ist die Musik der Rebellion 

 

Rockmusik war von Anfang an im Allgemeinen der musikalische Ausdruck der Rebellion gegen Ältere, gegen 

Recht und Ordnung, gegen gute Manieren, gegen Sexualmoral und gegen Gottes Geschlechterrollen. Sie ist 

ursprünglich die Musik der Sex-, Drogen- und Rock-and-Roll-Moral. Natürlich hat nicht jedes Musikstück, das 

„rockig“ ist, all dies auch repräsentiert. Es gab einige Ausnahmen im Bereich Softrock, Prog-Rock oder Folk-

Rock. Doch wie kann ein frommes Liederbuch überhaupt Lieder enthalten, die mit dieser Musikströmung 

assoziiert werden? Wie können so viele christliche Gemeinden zulassen, dass Bücher mit Liedern des neuen 

Lobpreisstils verwendet werden oder auf den riesigen Bildschirmen eingeblendet werden, wie es heutzutage in 

so vielen Gemeinden üblich ist? 

   Ich kenne einen Pastor, der gleich zu Beginn seines ersten Dienstes von einer Delegation junger Leute 

angegriffen wurde, die einen sogenannten „Jugendgottesdienst“ mit ihrer eigenen Rockband und einem 

„Prediger“ aus einer der Bands forderten. Da er nicht als herzlos abweisend gelten wollte, willigte der junge 

Pastor ein, sich mit diesen Jugendlichen zu einem Dialog zu treffen. Der Sprecher der Gruppe warf dem Pastor 

vor, den Bezug zur Zeit verloren zu haben, und sagte etwas sehr Aufschlussreiches:  

 

„Früher haben wir getan, was unsere Älteren uns gesagt haben; aber so ist das nicht mehr. Heute 

wird uns in der Schule beigebracht, selbst zu denken und Dinge selbst zu regeln. Wir folgen nicht 

mehr einfach unseren Älteren.“  

 

Diese Jugendlichen verachteten die Ältestenschaft regelrecht. Ist das die Art von Geist, die wir in unseren 

Kirchen fördern wollen? Rockmusik ist der natürliche musikalische Ausdruck von Rebellion. Wir beten 

nicht, um unser Ego zu streicheln, sondern um Gott dafür zu danken, dass er ist, wer er ist. Das können wir 

nicht mit einem Musikstil erreichen, der eher Rebellion und Gehorsamsverweigerung als Ehrfurcht und 

Unterwerfung verkörpert.  

   Die Befürworter des neuen Lobpreises zeigen ein erhebliches Maß an Geringschätzung gegenüber jedem, der es 

wagt zu behaupten, ihre Musik sei nicht ehrfürchtig genug für einen christlichen Gottesdienst. Hier ist zum 

Beispiel ein Song des „christlichen“ Rockmusikers Don Francisco mit dem Titel „Freedom to Move“, ein 

vehementer Rap-Angriff auf die Kritiker dieser Musik:  

 

“I believe a believer has the freedom to move!  

Now tell me, mister, what you tryin’ to do?  

Those things you’re sayin’, man they just ain’t true;  

You wave the Bible and you scream and you shout;  

But you don’t have a clue what you’re talkin’ about.  

You been goin’ through the churches like a Nazi for Truth  

Sayin’ Christian rock music is destroyin’ the youth;  

Slanderin’ your brothers that you don’t even know,  

Ruinin’ reputations every place that you go.  

You call it devil music, say it’s right from the pit,  

Scarin’ parents everywhere right out of their wits.  

They’re goin’ to your meetings, buyin’ books and buyin’ tapes,  

But all you’re sellin’s legalism, guilt and sour grapes. 

I know you wouldn’t use it for your Sunday mornin’ service,  

But that ain’t no excuse to get so spiritually nervous.  

I know you don’t like it, but now listen my friend,  



 

 

29 

 

Just ’cause you don’t like it doesn’t mean it’s a sin!  

I know it isn’t heavy ministry, the lyrics are light,  

But it’s got a funky rhythm and the band is really tight.  

There’s a lot more to life than being down in the groove,  

But I believe a believer has the freedom to move.  

Won’t you get off your soapbox and take off your shoes,  

You know it ain’t the rhythm, it’s the words that you use.  

It’s not the drums or the electric guitar,  

It’s all in the motives – it’s in who you really are.  

So crank me up some country or some rhythm and blues,  

I really don’t care what kind of flavor you choose.  

Let the lyrics stay clean, let the people all groove,  

And say “Thank you Jesus, for the freedom to move!”46 

 

Deutscher Text: „Ich glaube, ein Gläubiger hat die Freiheit, sich zu bewegen! Und jetzt sag mir, Mister, was 

willst du damit? Was du da sagst, ist einfach nicht wahr. Du wedelst mit der Bibel und schreist und brüllst. 

Aber du hast keine Ahnung, wovon du redest. Du bist wie ein Nazi auf der Suche nach der Wahrheit durch die 

Gemeinden gezogen. Du sagst, christliche Rockmusik zerstört die Jugend. Du verleumdest deine Brüder, die 

du nicht einmal kennst. Du ruinierst deinen Ruf, egal wohin du gehst. Du nennst es Teufelsmusik, sagst, sie 

käme direkt aus der Hölle. Du jagst Eltern überall in Angst und Schrecken. Sie gehen zu deinen 

Versammlungen, kaufen Bücher und Kassetten. Aber Sie verkaufen nur Gesetzlichkeit, Schuld und Neid. Ich 

weiß, du würdest es nicht für deinen Sonntagmorgengottesdienst verwenden. Aber das ist keine 

Entschuldigung dafür, geistlich so nervös zu werden. Ich weiß, du magst es nicht, aber jetzt hör mir zu, mein 

Freund, nur weil du es nicht magst, heißt das nicht, dass es eine Sünde ist! Ich weiß, es ist kein tiefer 

Gottesdienst, die Texte sind trivial. Aber es hat einen funky Rhythmus und die Band ist wirklich gut. Es gibt 

viel mehr im Leben, als nur im Rhythmus zu sein. Aber ich glaube, ein Gläubiger hat die Freiheit, sich zu 

bewegen. Würdest du nicht aus deiner Seifenkiste aussteigen und deine Schuhe ausziehen? Du weißt, es liegt 

nicht am Rhythmus, sondern an den Worten, die du verwendest. Es liegt nicht am Schlagzeug oder an der E-

Gitarre. Es liegt alles an den Motiven – es liegt daran, wer du wirklich bist. Also dreh mir Country oder 

Rhythm and Blues auf. Mir ist wirklich egal, welche Geschmacksrichtung du wählst. Lasst die Texte sauber 

bleiben, lasst die Leute grooven, Und sagt: Danke, Jesus, für die Freiheit, mich zu bewegen!“ 

 

Hier bedarf es sicherlich keines Kommentars, denn die Texte sprechen für sich selbst. Rockmusik ist schlicht 

und ergreifend die Musik der Rebellion. Dr. David Noebel schrieb in seinem Buch „The Beatles: A Study in 

Drugs, Sex and Revolution“:  

 

„Die eindeutige Tatsache ist, dass in der gegenwärtigen revolutionären Ära Heavy-Beat-Musik 

zum Katalysator für die jungen Radikalen geworden ist, die nicht nur die westliche Kultur 

zerstören, sondern auch Gott entthronen wollen.“47 [Hervorhebung durch den Autor] 

 

Ist das die Art von Geist, die wir in unseren Gemeinden fördern wollen? Rockmusik – Heavy-Beat-Musik – ist 

meist der natürliche musikalische Ausdruck von Rebellion, Aufruhr und Ablehnung des Göttlichen. 

 

ii. Rock- und Popmusik ist die Musik des Fleisches 

 

In seinem „Dialog“ mit den jungen Leuten bemerkte der im vorherigen Abschnitt erwähnte Pastor, dass sie 

sehr darauf bestanden, Schlagzeug im Gottesdienst zu haben. Es war absolut unerlässlich, dass es ein 

Schlagzeug gab. Auf die Frage, warum dies so notwendig sei, sagte der Sprecher der Gruppe, er empfinde 

Gottesdienst ohne einen Beat als unmöglich. Aber das ist keine christliche Anbetung; das ist heidnische 

„Anbetung“. Wie ein scharfsinniger Autor anmerkte:  

 

 

46 Aus dem Album Come Away (1992) by Don Francisco. 
47 David Noebel, The Beatles: A Study in Drugs, Sex and Revolution, 1971, S. 8. 



 

 

30 

 

„Der Tempel der Gemeinde besteht nicht aus leblosen Bausteinen, sondern aus lebendigen 

Steinen, von denen jeder für sich ein Miniaturtempel ist. Die Anbetung, die dazu angemessen ist, 

ist geistlich (1Petr 2,5) und vernünftig (Rö 12,1). Diese Anbetung ist eine Hingabe, die von 

Nüchternheit, Wachsamkeit und Selbstbeherrschung geprägt ist. Diese Anbetung steht im 

Gegensatz zur heidnischen Raserei, 1Korinther 12,2: Ihr wisst, dass ihr, als ihr zu den Heiden gehörtet, 

zu den stummen Götzenbildern hingezogen, ja, fortgerissen wurdet [sozusagen durch einen hysterischen 

Impuls]. Getriebenheit ist ein Merkmal, das das antike orgiastische Heidentum, moderne Voodoo-

ähnliche Kulte mit ihren besessenen Tänzen, die Pfingstbewegung und die Rockmusik gemeinsam 

haben. Durch hämmernde Beats und rhythmische Bewegungen werden Geist und Seele von den 

fleischlichen Sinnen vernebelt und übermannt. Der Gottesdienst des Neuen Testaments hingegen 

hält Körper und Sinne in Schach. Ein Gottesdienst, der auf einer ,kritischen Masse‘ 

konvergierender triebhafter Erregung großer Menschenmengen beruht, hat daher nichts mit dem 

neutestamentlichen Christentum zu tun. ,Begeisterung‘ wie in einer Sportarena hat in der 

Gemeinde keinen Platz, und ein Streben danach verwässert und entwürdigt ihren Gottesdienst.“48 

 

Gut ausgedrückt! Als weiteres Beispiel für die „fleischliche“ Natur moderner Anbetung entdecken wir, dass 

ein neues Lied in der Musikspalte der neo-evangelikalen Zeitung „Evangelicals Now“ die musikalische 

Richtung „Slightly Funky“ anführt.49 Das Wort „funky“ leitet sich von „funk“ ab, was zucken oder zittern 

bedeutet. Es wird üblicherweise verwendet, um ein Tier zu bezeichnen, das mit einem Bein ausschlägt. 

„Funky-Musik“ ist Musik, die eine Art Zucken in sich trägt und sich daher am besten für das sinnliche Tanzen 

in Diskotheken eignet. Funky Musik hat auch deutliche sexuelle Untertöne. Wie kann eine angeblich 

evangelikale Zeitung ein „funky“ Lied bewerben, selbst wenn es dies als „leicht“ [slightly; hier „ein wenig 

funky“] beschreibt? Wie um alles in der Welt kann ein solches Lied in der christlichen Anbetung eines 

gerechten und heiligen Gottes verwendet werden? 

   In einem Bericht der Washington Post vom 27. April 1997 über einen Gottesdienst in der Brownsville Assembly 

of God Pfingstkirche in Pensacola hieß es:  

 

„Wumm … wumm … wumm … wumm. Es beginnt mit einem Schlagzeuger, der einen 

langsamen Beat spielt, der mehrere Minuten anhält. Ein monotoner, drängender, schwerer Beat. 

Gitarrist und Organist stimmen ein, zusammen mit einem Chor aus mehreren Dutzend Sängern in 

lila Gewändern mit goldenen Schärpen. Vom ersten Ton an springen die Leute in den 

Kirchenbänken auf, klatschen im Takt oder tanzen mit geschlossenen Augen und erhobenen 

Händen. Vor der ersten Reihe tanzen Teenager, eine Art Pfingst-Moshpit [Moshpit: wilder 

Tanzbereich]. Wären da nicht das Kreuz und die Glasmalerei hinter der Kanzel, könnte man 

meinen, man sei in einer Rock-and-Roll-Show. Das erste Lied endet unter wildem Jubel. Ein 

zweites beginnt, dann ein drittes und ein viertes... Der Gottesdienst dauert seit einer halben 

Stunde an, und noch kein Wort wurde gepredigt.“ 

 

Rock und Pop sind zweifellos die Musik des Fleisches, und ihre Einführung in die Kirchen ist eine 

Gotteslästerung.  

 

iii. Rock- und Popmusik setzt hauptsächlich auf manipulative Effekte 

 

Jeder im Rock- und Popgeschäft wird Ihnen sagen, dass es eine Reihe von Formeln für erfolgreiches 

Songwriting gibt, die einen Hit garantieren. Eine dieser Formeln ist in der Branche als „The Hook“ bekannt 

[eingängige Melodie und eingängiger Text, der dazu führt, dass man einen Song im Gedächtnis behält, um ihn 

schnell mitzusingen oder mitzusummen]. Dabei geht es darum, sicherzustellen, dass eine bestimmte Textzeile 

mit einer eingängigen Melodie regelmäßig im Song wiederholt wird, um den Durchschnittsbürger nach kurzer 

Zeit dazu zu bringen, sie zu summen und ihn zum Kauf zu verleiten. Der „Hook“ ist im Grunde eine Art 

Mantra, das den Umsatz steigern soll. Die Beatles – die von ihrem Musikarrangeur George Martin gut 

ausgebildet waren in dieser Musikrichtung seit der Zeit, als er sie 1962 unter Vertrag nahm, – wussten genau, 

wie sie „The Hook“ in praktisch jedem ihrer Songs einsetzen mussten. Wie wäre es mit „She loves you, yeah, 

 

48 Kurt Marquart, Church Growth as Mission Paradigm, Our Saviour Lutheran Church, Houston, 1994, S. 99-100. 
49 Evangelicals Now, March 1998. 



 

 

31 

 

yeah, yeah“ x 3, oder „Help, I need somebody, Help, not just anybody, Help, you know I need someone, Help“, oder „All 

you need is love“ x 3, oder „We all live in a yellow submarine, yellow submarine, yellow submarine...“ oder „Sgt. Pepper's 

lonely... Sgt. Pepper's Lonely... Sgt. Pepper's Lonely... Pepper's Lonely Hearts Club Band“ oder George Harrisons 

„Mm, mm, my Lord (Hare Krishna), My, my, my Lord (Hare Krishna), Oh, oh my sweet Lord (Krishna Krishna), Ooh, 

ooh, ooh (Hare Hare)“ [na ja, die Anhänger des Krishna-Bewusstseins wissen bereits viel darüber, wie man 

Wiederholungen einsetzen kann, um sich in Trance zu versetzen!]. Und so viele mehr… 

   „The Hook“ ist mehr als ein Refrain; es ist eine Liedzeile mit einem ausgelegten Köder. Manchmal findet man 

ihn in den Instrumentalparts. Beispiele für instrumentale Hooks sind der Fuzzbox-Gitarren-Opening des Songs 

„(I Can’t Get no) Satisfaction“ von den Rolling Stones oder das Eröffnungsriff von „(Don’t Fear) The Reaper“ 

von den Blue Austernkult [Riff: eingängige Melodie]. 

   Wir können die gleiche „Hook“-Technik in vielen Liedern des neuen Lobpreisstils erkennen – sei es die endlose 

Wiederholung derselben Strophe oder eine bestimmte Phrase, die einem im Kopf haften bleibt. Wie wäre es mit 

„Shine Jesus shine“ (was auch immer das bedeuten mag!)? Die typische Platzierung dieser ansteigenden Zeilen 

in den Liedern ist wie ein Auslöser für das unwillkürliche Aufheben der Hände! 

   Eines der übelsten Beispiele für diese Pop-Technik ist das Lied „I get so excited, Lord (I’m forgiven)“. Mit der 

musikalischen Ausrichtung „mit Tempo und Swing“ lautet der Text:  

 

“I get so excited, Lord, ev’ry time I realise  

I’m forgiven, I’m forgiven.  

Jesus Lord, You’ve done it all,  

You’ve paid the price,  

I’m forgiven, I’m forgiven.  

Hallelujah, Lord,  

My heart just fills with praise,  

My feet start dancing, my hands rise up,  

And my lips they bless Your name. 

I’m forgiven, I’m forgiven, I’m forgiven,  

I’m forgiven, I’m forgiven, I’m forgiven”. 

(Mick Ray, 1978, Kingsway`s Thankyou Music) 

 

Deutscher Text: „Ich bin so begeistert, Herr, jedes Mal, wenn mir klar wird, dass mir vergeben ist, mir vergeben 

ist. Jesus, Herr, du hast alles getan, du hast den Preis bezahlt, mir ist vergeben, mir ist vergeben. Halleluja, 

Herr. Mein Herz ist voll von Lobpreis. Meine Füße beginnen zu tanzen, meine Hände erheben sich, und meine 

Lippen preisen deinen Namen. Mir ist vergeben, mir ist vergeben, mir ist vergeben. Mir ist vergeben, mir ist 

vergeben, mir ist vergeben.“ 

 

Wiederholungen bis zum Überdruss. Wenn man bedenkt, dass dieses Lied eine so hohe Wahrheit der 

Erlösung, die Sühne Christi, behandeln soll, ist es völlig banal – ganz zu schweigen von seiner völligen 

Selbstbezogenheit. 

Aber vor allem ist es ein Hit unter der neuen Generation manipulativer Lieder. Es verwendet den „Hook“, 

stumpft den Geist mit seinen Wiederholungen ab, verstärkt bestimmte prähypnotische religiöse Rituale der 

Nachäfferei (Tanz, Erheben der Hände) und enthält ungefähr so viel Substanz wie eine verwelkte Erbse! 

Traurigerweise hat es so viele Liebhaber gefunden. 

   Ein Freund, der viele Jahre in der Charismatischen Bewegung und in zahlreichen Gemeinschaften verbracht 

hat, die im neuen Lobpreis verwurzelt waren, schrieb mir kürzlich über dieses Lied. Sie erläuterte: „Wir haben das 

Lied ‚I’m forgiven‘ [mir ist vergeben] so oft gesungen! Außerhalb der Gemeinde sangen wir ‚I’m a Gibbon‘ [Ich bin ein 

Gibbon-Affe]. Wir haben uns selbst verspottet, als hätten wir geahnt, wie lächerlich es war.“ Ich frage mich, wie viele 

andere, die in der neuen Lobpreis-Szene gefangen sind, auch dieses Gefühl der Verhöhnung über die 

Lächerlichkeit dieses leeren Liedrepertoires empfinden. Vielleicht ist dieser Artikel ein ausreichender Weckruf 

für sie, um sich aus ihren Fängen zu befreien. Auf jeden Fall sollten wir dafür beten. 

 

iv. Rock- und Popmusik sind von Egozentrik geprägt 

 

Die Essenz von Rock- und Popmusik ist im Wesentlichen der „Personenkult“. Man muss nur einem Gitarristen 

beim Spielen zusehen, um zu erkennen, dass das Instrument eine erotische Erweiterung seines Körpers ist. 



 

 

32 

 

Das ist die Musik der „Ich“-Generation. Dies ist sicherlich ein weiterer Grund, warum wir Rock- und 

Popmusik nicht als geeignetes Ausdrucksmittel für den christlichen Gottesdienst akzeptieren können. 

   Um dies zu veranschaulichen, hätten Sie die alte „Graham Kendrick“-Website sehen sollen, bevor sie gelöscht 

wurde (leider scheint sie komplett aus dem Internetarchiv gelöscht worden zu sein). Sie war ein 

hervorragendes Beispiel für die egozentrische und oberflächliche Natur der Rock- und Popszene sowohl in der 

Welt als auch in der Gemeinde. Herr Kendrick ist der bekannteste Vertreter und Komponist des neuen 

Lobpreisstils. Es ist sicherlich von Bedeutung, etwas über ihn zu wissen. Wenn Sie mit dem Mauszeiger über 

den Seitentitel auf der „Startseite“ dieser Website fahren, sehen Sie die Worte „Das Funky-Logo ist hier“. Der 

Hintergrund der „Startseite“ bestand aus über 300 identisch gekachelten Porträts des Songwriters. Eine der 

Seiten enthält mehrere Bilder des Mannes, eines davon mit der Überschrift „Schöne Haare und toller Bart!“. Eine 

andere Seite trägt den Titel „Das Graham-Abzeichen“, mit dem Sie der Welt zeigen können, dass Sie ein Graham-

Kendrick-Fan sind. Das Abzeichen ist eine herunterladbare Grafik, die ein Bild von Herrn Kendrick zeigt, 

umgeben von den Worten „Ich liebe Graham“. Diese Grafik kann ausgedruckt und ausgemalt werden. Unter 

dem Abzeichen wird uns gesagt, dass wir es „immer“ tragen sollen. 

   Diese Website, die innerhalb von zwei Jahren Tausende von Besuchern verzeichnete, ist ein bemerkenswertes 

Beispiel für die Eitelkeit und den Personenkult, die den grundlegenden Einfluss des neuen Lobpreisstils 

ausmachen. Das geschah natürlich lange bevor diese Leute begannen, raffinierte PR und Webdesigner 

einzusetzen, wie sie es heute tun, und zweifellos haben sie inzwischen viel Reichtum angehäuft. Vielleicht 

werden die Leute sagen, er war damals jung und ist heute reifer. Diese „unreife“ Website entstand genau zu 

der Zeit, als der neue Lobpreisstil den Gemeinden als wertvoll für das Leben der Gemeinde und die Anbetung 

des Schöpfers des Weltalls angepriesen wurde. Jetzt, mehr als zwei Jahrzehnte später, ist der größte Teil dieses 

Vorhabens erledigt und hat sein Ziel erreicht. Die Gemeinden sind nun massiv infiziert, genau wie 

beabsichtigt. Ehrfurcht und Gottesfurcht wurden durch Oberflächlichkeit und Egozentrik ersetzt, die sich 

als Frömmigkeit tarnen, und der Lackmustest für all das ist der Gott der subjektiven Erfahrung. 

   Man kann sich kaum vorstellen, dass Charles Wesley, Isaac Watts, Frances Havergal oder Augustus Toplady 

so eitel gewesen wären, um sich im Internet so verehren zu lassen! Wären solche Liederdichter auf derartiges 

Material in ihrem Namen in einem „Fanmagazin“ ihrer Zeit aufmerksam geworden, hätten sie es sicher sofort 

eingestellt. Der neue Lobpreis fördert eindeutig eine narzisstische Denkweise durch seine ungesunde Betonung 

der „Idole“ und des Personenkults. Dies sind die natürlichen Auswüchse der „Rock- und Pop-Eitelkeit“, in 

dem diese Art von Musik angepriesen wird. Und diese Leute wagen es, derartiges mitten in die heilige 

Gemeinde Gottes zu bringen. Ehrlich, liebe Freunde, ich habe keine Bedenken, diese Art von protziger 

„Anbetung“ in Form von Rockmusik mit den Pop-Hooks und der grundlegend minderwertigen Theologie 

als abscheulich egozentrisch, der Selbstbefriedigung dienend und als schlichtweg gehaltlos zu bezeichnen.  

   Ich sage „der Selbstbefriedigung dienend“, weil es sich dabei meist nur um eine Gruppe einfallsloser 

Personen handelt, die in ihrer eigenen Selbstgefälligkeit und fehlerhaften Theologie schwelgen und dies als 

„Anbetung“ bezeichnen. Unter dem Deckmantel von „Anbetung“ und der angeblichen Schirmherrschaft des 

Heiligen Geistes, haben sie giftige Schwaden in das Haus Gottes gebracht, um ihre Bewegung am Leben zu 

erhalten. Tatsächlich ist es das ultimative „Trojanische Pferd“ für viele Elemente der abtrünnigen Gemeinde 

unserer Zeit. 

 

V. STRATEGIEN HINTER DEM NEUEM LOBPREISSTIL 
 

Das gesamte Thema in Bezug auf Lieder und Anbetung ist eine massive pastorale Zeitbombe, und das wird 

sich in den kommenden Jahren noch weiter verschärfen. 

   Was die naiven Befürworter (und nicht die führenden Vertreter) der Lieder des neuen Anbetungsstils nicht 

erkennen, ist, dass hinter dem Aufkommen dieser Lieder in der christlichen Szene eine verborgene Agenda 

steckt. Denn die Musik des neuen Anbetungsstils ist eine Tür, durch die sie eine unbiblische Weltanschauung in 

Bezug auf Schlüssellehren über Gemeinde, Dämonen, das Reich Gottes, geistliche Gaben, die Souveränität 

Gottes, Gebet, den Heiligen Geist, Heiligung und viele andere Aspekte der christlichen Wahrheit und des 

christlichen Lebens betreten. 

   Die Strategie hinter dem neuen Anbetungsstil – und insbesondere seinen Liedern – ist nahezu identisch mit der 

Strategie der charismatischen Pfingstbewegung. Es funktioniert durch den Prozess der Infiltration, wobei die 

Musik des neuen Anbetungsstils als Vorläufer fungiert, als „Aufweicher“, um dem gesamten charismatischen 

System den Weg zu ebnen und um ihr umfassendes unbiblisches Glaubenssystems einzuführen. 



 

 

33 

 

   Ist es nicht so, dass dort, wo die Lieder des neuen Anbetungsstils in kleinem Rahmen eingeführt werden, 

um den Bedürfnissen einer Gemeinde gerecht zu werden, bald viel mehr Forderungen nach einer 

zunehmenden Liberalisierung des Gottesdienstes aufkommen werden, gepaart mit zahlreichen anderen 

neuen und schädlichen Einflüssen, die eine Vielzahl von seelsorgerlichen Problemen mit sich bringen? 

   Wenn man Lieder in sein Gesangbuch aufnimmt, die von missionierenden Mitgliedern der pfingstlich-

charismatischen Bewegung geschrieben wurden, unterstützt man damit faktisch die Bewegung als Ganzes. 

Denn ihre Lieder wurden aus einer bestimmten Perspektive geschrieben – nicht nur in Bezug auf die Texte, 

sondern auch auf die Stimmung, die durch die Musik erzeugt wird. Wie ich oben beschrieben habe: 

 

„Es ist wichtig zu erkennen, dass der Großteil der Lieder des neuen Lobpreisstils von Menschen 

geschrieben wurde, die glühende Verfechter charismatischer Lehren sind, die frühere 

Generationen von Gläubigen als ,Fanatismus‘ und ,Enthusiasmus‘ ablehnten.50 Diese Lieder 

wurden mit dem bewussten Ziel komponiert, ihre Lehren in den Gemeinden zu verbreiten. Mit 

anderen Worten: Der neue Lobpreisstil will andere für sich einnehmen – und was er fördern will, ist 

ein anderes Evangelium und eine Form der Religion, die sehr weit von der Bibel entfernt ist, 

obwohl die Mehrheit der heutigen bekennenden ,Christen‘ dies nicht erkennt. Die Liederbücher 

des neuen Lobpreisstils wurden bewusst veröffentlicht, um in den Gemeinden eine Veränderung 

hin zu dieser neuen, falschen Praxis des ,Christentums‘ zu bewirken. Man muss nur die Bücher 

der wichtigsten Vertreter und Liederdichter des neuen Lobpreises lesen, um sich davon zu 

überzeugen, dass es so kommen wird.“ 

 

Ich bin überzeugt, dass es sich hier nicht um bloße Modernisierung oder Überkontextualisierung handelt, 

sondern um eine sehr trügerische satanische Strategie – so geschickt, dass sie sogar die Auserwählten 

täuschen könnte (wenn das möglich wäre). 

   Das ist die einzige Schlussfolgerung, zu der ich kommen kann, a) aufgrund der außerordentlichen Subtilität, 

die damit verbunden ist, und b) aufgrund dessen, was in den Gemeinden erreicht wird, wenn die Lieder des 

neuen Lobpreises ihre Gemeinden erobern: Unruhe, Spaltung, Intrigen, Parteiungen und ein schlechter Umgang 

mit denjenigen, die sich dem Wandel widersetzen, die Verdummung der Gemeinde, die schlechte Theologie, 

die Untergrabung biblischer Autoritätsstrukturen, die Herabstufung des zentralen Stellenwerts der 

Bibelauslegung und letztendlich die Zerstörung der Glaubwürdigkeit der evangeliumsgemäßen Gemeinden in 

den Augen wahrhaft suchender Ungläubiger. 

   Ehrlich gesagt, die meisten Ungläubigen, mit denen ich spreche, finden fröhliche, klatschende Gemeinden 

mit „Lichttechnik“ einfach nur albern! Die charismatische Bewegung – weit davon entfernt, eine globale Kraft 

des Wandels zu sein, wie sie sich selbst sieht – hat die Gemeinde oberflächlich und lächerlich erscheinen lassen 

und zieht nur diejenigen an, die die fleischliche Musik und den ganzen Rummel mögen. Ist das nicht die 

Erfüllung von Satans Träumen, wenn er, höllisch wütend auf die Frau [die Gemeinde], alles daran setzt, Krieg 

zu führen mit den übrigen Kindern, die die Gebote Gottes halten und am Zeugnis Jesu festhalten (Offb 12,17)? 

Satans zorngetriebenes Ziel in den Gemeinden besteht darin, den Gottesdienst zu entehren (weil er denkt, 

dass er allein „Gott“ ist) und die Evangelisation dieser Gemeinden zu sabotieren, sodass sie zu Bastionen 

des „Leichtgläubigen“ und der oberflächlichen Pseudo-Heiligung werden.  

   Aber wie funktioniert das tatsächlich, und inwiefern dienen die Liederdichter und Befürworter des neuen 

Lobpreises als Opfer dieser satanischen Strategie? Ich glaube nicht einen Moment lang, dass die Befürworter des 

neuen Lobpreises oder ihre Liederdichter das geringste Verständnis haben, in welchem Ausmaß sie zu 

Werkzeugen der Mächte der Finsternis geworden sind. Aber ich glaube, sie sind solche Werkzeuge. Und wenn 

wir die Strategien untersuchen, werden wir sicherlich verstehen, warum.  

 
 

50 Ich wiederhole mich auch in dieser Fußnote, damit wir uns die Bedeutung dieser Worte in Erinnerung rufen. Unter „Enthusiasmus“ 

verstehe ich „religiöse Extravaganz“ (Chambers English Dictionary). Die Puritaner verwendeten das Wort „Enthusiasmus“, um sich auf 

Äußerungen und physische Manifestationen zu beziehen, die angeblich unter dem Vorwand „göttlicher Inspiration“ stattfanden. Daher 

waren „Enthusiasten“ diejenigen, die bereitwillig jedem religiösen Gefühl freien Lauf ließen, das eher auf subjektiven Empfindungen als 

auf objektiver Wahrheit beruhte. Heute würden diese Begriffe die Extravaganzen der pfingst-charismatischen Bewegungen umfassen, 

einschließlich der bizarren Manifestationen, die der „Toronto-Segen“ hervorgebracht hat, und der damit verbundenen 

„Erweckungsbewegung“, die einen Wendepunkt des Bösen in der Kirchengeschichte darstellte. Das Wort „Enthusiasmus“ hat übrigens 

eine sehr aufschlussreiche Etymologie: Es leitet sich vom griechischen Wort „enthousiazein“ ab, einem zusammengesetzten Wort, das „von 

einem Gott inspiriert sein“ bedeutet und sich wiederum von „en“ (in) und „theos“ (ein Gott) ableitet. Welcher Gott ist es im Fall des neuen 

Anbetungsstils? 



 

 

34 

 

Die erste zentrale Strategie hinter dem neuen Gottesdienststil ist:  

 

1. Gemeinden ihres Unterscheidungsvermögens zu berauben 
 

Hand in Hand mit den Liedern des neuen Lobpreises geht eine völlig kritiklose Haltung in Bezug auf 

minderwertige Theologie aller Art einher. Tatsächlich ist in jeder Gemeinde, die diese Lieder singt, eine Art 

Verkümmerung zu verzeichnen, indem die Fähigkeit, kritisch zu denken, abnimmt! Schon das Aufwerfen einer 

Frage, selbst in der mildesten Art und Weise, zieht dem Fragenden Spott und Verfolgung zu, oder er oder sie 

könnte von einem ihrer Schamanen des „Befreiungsdienstes“ beschuldigt werden, „Befreiung“ zu benötigen, 

was ein weiterer Angriff auf die eigentliche Bedeutung des Heils ist!51 

   Das soll nicht heißen, dass Gemeinden, die den neuen Lobpreis einführen, ein schwaches Glaubensbekenntnis 

haben. Im Gegenteil, oft ist ihr Bekenntnis in den wesentlichen Aspekten überwiegend akzeptabel. Das große 

Problem solcher Gemeinden liegt jedoch nicht darin, was sie bekennen, sondern darin, was sie nicht 

verurteilen. So akzeptieren die Verfechter des neuen Lobpreises, wie die charismatische Bewegung auch, jeden 

als „Christen“, sofern er die gleichen Lieder wie sie singt – ob es sich um einen liberalen Protestanten, einen 

Katholiken oder was auch immer handelt. Der Hauptgrund dafür ist, die kirchliche „Einheit“ nicht zu stören. 

So schreibt beispielsweise der führende charismatische Liedermacher Dave Fellingham: „Anbetung gibt uns 

auch ein viel stärkeres Gefühl der Einheit – wenn wir alle gemeinsam Gott loben, neigen wir dazu, unsere 

theologischen Unterschiede zu vergessen.“52 Ein solcher Ansatz mag zwar einer Versammlung von Menschen 

ein warmes Gefühl der Zusammengehörigkeit vermitteln, aber er schützt die Herde nicht vor den Wölfen.  

   Es ist ein fester Grundsatz, dass der neue Anbetungsstil, wann immer er in eine Gemeinde Einzug hält, diese 

zunehmend unfähig macht, Wahrheit von Lüge zu unterscheiden, und sogar die Bereitwilligkeit lähmen, dies 

zu tun; denn würden sie danach streben, Wahrheit von Lüge zu unterscheiden, könnten sie ihre fleischlichen 

Neigungen leicht durchschauen.  

 

Eine weitere zentrale Strategie hinter dem neuen Anbetungsstil ist: 

 

2. Die fortschreitende „Charismatisierung“ des Gottesdienstes und der Gemeinde 

 

Die Lieder des neuen Lobpreises haben ihre Wurzeln in einer Bewegung, die die Auffassung vertritt, dass es 

gegenwärtig eine Wiederherstellung des apostolischen Zeitalters der Wunderwirkung, Heilung und 

Dämonenaustreibung durch moderne „Apostel“ gibt. Dieser „Restaurationismus“ [Lehre, wonach die gesamte 

Welt verchristlicht werden wird] ist die treibende Kraft hinter den meisten Liedern des neuen Lobpreises. So mag 

beispielsweise das populäre Lied von Graham Kendrick mit der Aussage „Restore O Lord the honour of your 

name, in works of sovereign power come shake the earth again“ (Stelle die Ehre deines Namens wieder her, Herr, in 

Werken souveräner Macht erschüttere die Erde wieder) heilsam erscheinen, bis man erkennt, dass der Liederdichter 

ein Befürworter der Pseudowunder der von ihm befürworteten „Zeichen und Wunder“-

Restaurationsbewegung ist. Die fortschreitende „Charismatisierung“ evangelikaler Gemeinden ist eine 

wichtige Strategie der charismatischen Bewegung. Dies wird deutlich in dem 1992 erschienenen Buch „The 

Fourth Wave – Charismatics & Evangelicals: Are we Ready to Come Together (Die vierte Welle – Charismatiker & 

Evangelikale: Sind wir bereit, zusammenzukommen?)“ von David Pawson mit einem sehr ausführlichen Vorwort 

von Clive Calver von der Evangelischen Allianz. Im Schutzumschlag heißt es: „Die Zeit ist reif für die vollständige 

Integration der beiden am schnellsten wachsenden Strömungen der Christenheit.“ Die einzige Möglichkeit, diese 

beiden Strömungen zu vereinen, besteht darin, die Evangelikalen zu Charismatikern zu machen, was der 

eigentliche Zweck des neuen Lobpreises ist. Dabei geht es nicht um Einheit oder Integration, sondern um eine 

zügellose Machtübernahme – und eine der wichtigsten Möglichkeiten, wie diese Machtübernahme bewirkt 

wird, sind die Lieder des neuen Lobpreises. Einer ihrer Hauptvertreter, Philip Lawson-Johnson, erklärt in seinem 

Buch „In Spirit and in Truth“ (Im Geist und in Wahrheit) offen: 

 

„Diese Lieder sind zu einer passenden Begleitung für die zunehmende Ausübung von 

Geistesgaben wie Zungenrede, Prophetie und Heilung in den Gottesdiensten im ganzen Land 

 

51 Mehr über „Befreiungsdienste” in einem Artikel unter: https://diakrisis-project.com/2022/02/15/delivered-from-evil-is 

exorcism-ever-necessary-for-the-disciple-of-christ/. 
52 David Fellingham, To the Praise of His Glory (Kingsway, 1995), S. 41. 



 

 

35 

 

geworden. … Während wir die Menschen lehren und zum Gottesdienst ermutigen, sehne ich 

mich danach, die Einheit des Leibes Christi wachsen zu sehen und den Glauben vieler zu stärken, 

wenn sie die Herrlichkeit und Majestät Gottes in Zeichen, Wundern, Heilungen, Befreiung, 

Bekehrungen Tausender und der Wiederherstellung seines Königreichs in diesem Land 

manifestieren sehen.“53 [Hervorhebung durch den Autor] 

 

Wir werden in späteren Abschnitten noch mehr über die Beziehung zwischen den Liedern des neuen Lobpreises 

und der fortschreitenden „Charismatisierung“ der Gemeinden durch die Taufe im Heiligen Geist, das 

Zungenreden und veränderte Bewusstseinszustände sagen. Im letzten Satz des Zitats von Lawson-Johnson, 

„die Wiederherstellung seines Königreichs in diesem Land“, sehen wir jedoch, dass mit dieser Strategie der 

fortschreitenden „Charismatisierung“ der Gemeinden durch die Lieder des neuen Lobpreises eine weitere 

zentrale Strategie verbunden ist: 

 

3. Die Stellung der Gemeinde in der Welt zu verzerren 

 

Wir haben es hier mit einer falschen Vorstellung davon zu tun, wie das Reich Gottes errichtet wird. Das 

Konzept des „Reiches Gottes“ in den Köpfen dieser Songwriter unterscheidet sich stark von dem der Heiligen 

Schrift. Einer der Songwriter des neuen Lobpreisstils, Dave Fellingham, erklärt:  

 

„Gott stellt die Anbetung in seiner Gemeinde wieder her, und die Wiederherstellung der 

Anbetung ist immer mit etwas anderem verbunden – einer mächtigen Ausgießung des Heiligen 

Geistes. Eines der wichtigsten Dinge über das endzeitliche Wirken des Heiligen Geistes in der 

Erweckung ist: Gott wird ein Volk des Lobes in allen Nationen haben.“54 [Hervorhebung durch 

den Autor]  

 

Fellingham zitiert dann die beiden populären Lieder des neuen Lobpreisstils, die Ende der 1970er Jahre 

geschrieben wurden: „For I’m building a people of Power“ und „All over the world the Spirit is moving... as the waters 

cover the sea.“ Er behauptet, diese Lieder seien „prophetische“ Beweise für die kommende globale Erweckung, 

die „die Wiederkunft Jesu einläuten“ werde. Ein wichtiger Bestandteil dieser Erweckung soll nach Ansicht all 

dieser Liederdichter des neuen Lobpreises im sogenannten „Toronto Segen“ der 1990er Jahre erfüllt worden sein. 

   Wie konnte sich der „Toronto-Segen“ in den fünf Jahren von 1993 bis 1998 so leicht in so vielen sich als 

evangelikal bezeichnenden Gemeinden etablieren? Hatte die Einführung von Liedern des neuen Lobpreises in 

diesen Gemeinden nicht bereits einen fruchtbaren Nährboden geschaffen – eine Avantgarde, wenn man so will 

–, wo solche Entwicklungen nur wie eine natürliche Folge erscheinen?55 

 

Die unbiblische Fantasie einer globalen Erweckung, die die Wiederkunft Christi einläuten soll 

 

Das Problem ist, dass die von den Liederdichtern des neuen Lobpreises übernommene Sichtweise des 

Königreichs keine biblische Sichtweise ist. Sie glauben an eine „endzeitliche Bewegung des Heiligen Geistes“ in 

Form einer globalen Erweckung, die die Wiederkunft des Herrn Jesus Christus einläuten wird. Sie glauben, 

dass Gottes Ruhm nur dann gewürdigt werden kann, wenn die Welt durch eine globale Erweckung 

„christianisiert“ wird. Dieser Erweckung geht die Wiederherstellung des apostolischen Dienstes der Zeichen 

und Wunder voraus, ein Sieg, der in der Welt sichtbar werden soll, bevor der Herr Jesus wiederkommt.  

   Die biblische Sicht der Stellung des Gottesvolkes in der Welt wird jedoch in Offenbarung 12 klar dargelegt: Es 

ist in dieser Wüste einer Welt ständiger Verfolgung ausgesetzt, steht aber unter dem ständigen Schutz des 

Herrn, fern von der Gegenwart der Schlange. Dies ist der Zustand des Gottesvolkes bis zum Ende dieses 

gegenwärtigen bösen Zeitalters. Erst am Tag des Gerichts wird das Blut der Märtyrer gerächt (Offb 19,2). In der 

Offenbarung des Johannes ist es das babylonische Weltsystem (einschließlich der falschen Kirche), das 

„gekleidet in Purpur und Scharlach und übergoldet mit Gold und Edelsteinen und Perlen“ ist (Offb 17,4), 

während das wahre Gottesvolk „in Sacktuch gekleidet“ ist, wie die „zwei Zeugen“ veranschaulichen, die das 

 

53 Philip Lawson-Johnson, In Spirit & in Truth, (Hodder & Stoughton, 1989), S. 162-175. 
54 Ebd., S. 41-43. 
55 Und könnte der Grund dafür, dass so viele evangelikale Führungspersönlichkeiten zu diesen Entwicklungen geschwiegen haben, darin 

begründet sein, weil auch sie sich fälschlicherweise nach einer weltweiten Erweckung sehnen? 



 

 

36 

 

Zeugnis des Evangeliums für das leidende, verfolgte Gottesvolk in diesem gegenwärtigen bösen Zeitalter 

symbolisieren (Offb 11,3). 

   Es wird sicherlich bis zum Schluss bemerkenswerte Erfolge des Evangeliums geben, aber die Heilige Schrift 

weiß nichts von einer Christianisierung der Welt vor der Wiederkunft Christi, wie die Liederdichter des neuen 

Lobpreises glauben. Entgegen der Annahme vieler Christen liefert die Bibel keine Beweise dafür, dass der 

Wiederkunft des Herrn ein Goldenes Zeitalter globaler Erweckung oder eine weitgehend „christianisierte“ 

Welt vorausgehen wird – eine Fantasie, die manchmal als „die Herrlichkeit der Heiligen in der Endzeit“ 

bezeichnet wird. Es ist äußerst wichtig, dass wir dies aus biblischer Perspektive und nicht aus der Sicht 

menschlicher Systeme und Traditionen verstehen, denn die gesamte Vorstellung eines zukünftigen 

irdischen Goldenen Zeitalters ist grundlegend für jüdische und gnostische Glaubenssysteme – ganz zu 

schweigen vom Maitreya der tibetischen Buddhisten, dem „Weltlehrer“ der New Ager und dem Mahdi der 

Muslime – jedoch nicht für das Wort Gottes. Da sich das Ende dieses Zeitalters dem Ende zuneigt, müssen die 

Gläubigen angesichts der weitverbreiteten Verfolgung, die unweigerlich einsetzen wird, erneut ihre Kraft im 

Herrn sammeln. Das ist die biblische Realität, im Gegensatz zu der Fantasie, die durch die oberflächlichen, 

triumphalistischen Lieder des neuen Lobpreises verbreitet wird.56 Die Bibel lehrt nicht, dass es eine Erweckung in 

der Endzeit geben wird. Stattdessen offenbart sie, dass es zum Glaubensabfall (2Thess 2,3) kommen wird, zu 

einer Zeit großer Trübsal und eine Verbreitung von „falschen Christussen und falschen Propheten“, wie der Herr 

Jesus es ausdrückt (Mt 24,21.24), sowie zur Offenbarung des Antichristen (2Thess 2,3-4), der das Volk Gottes 

abschlachtet (Dan 7,21; Offb 11,7; 13,7)!  

   Diese Liederdichter sehen eine wichtige Verbindung zwischen ihren Liedern und der Einführung dieser 

„Erweckung“ und der Errichtung ihres falschen „Reiches Gottes auf Erden“. Auch Jack Hayford (bekannt für 

sein Lied „Majesty“) betrachtet diese Verbindung zwischen dem neuen Lobpreis und der Einführung dieses 

„Reiches Gottes“ als elementar. In seinem Buch „Worship His Majesty“ schreibt er: „Aus der Gemeinde, die 

glorreich auf der Weltbühne in Erscheinung tritt, wird die neue Reformation der Anbetung hervorgehen.“57 Jack 

Hayfords beliebter Song „Majesty“ bezieht sich auf diese Vorstellung des Begriffs „Reichgottesautorität“. Dies 

alles ist Teil der dominionistischen „Königreich-Jetzt“-Lehre des modernen Restaurationismus – der 

Vorstellung, das Reich Gottes hier auf Erden mit Macht und Autorität zu errichten. Indem wir diese 

populären Lieder singen, geben wir tatsächlich einem völlig falschen Konzept vom Reich Gottes Glauben, 

das sich allmählich durch die Gottesdienste in die Herzen und in das Denken der Gemeinde einschleicht. 

Aus diesem Grund würde ich sie niemals singen, und deshalb müssen sie vehement abgelehnt werden.  

 

Die Vorstellung vom Königreich der Restaurationisten widerspricht dem Herrn Jesus 

 

Auch der Liederdichter des neuen Lobpreises, Dave Fellingham, vertritt diese falsche Vorstellung vom 

Königreich auf Erden. In seinem 1989 erschienenen Buch „In Spirit and Truth“ schreibt er:  

 

„Das Phänomen des modernen Anbetungsliedes ist ein integraler Bestandteil dessen, was Gott 

weltweit tut. … Der Dienst der Leitung von Lobpreis und Anbetung und der Musik ist von 

entscheidender Bedeutung, um Gottes Zweck zu erfüllen und das Reich auf Erden kommen zu 

sehen.“58 [Hervorhebung durch den Autor] 

 

Im Gegensatz zu dieser Aussage erklärte der Herr Jesus Christus, dass sein Reich nicht von dieser Welt sei (Jo 

18,36) und dass das Reich Gottes nicht mit sichtbaren Zeichen kommen werde (Lk 17,20). Wenn Fellingham von 

Gottes weltweitem Wirken spricht, bezieht er sich auf das phänomenale Wachstum der charismatischen 

Bewegung, das er als Beweis für die bevorstehende falsche „Erweckung“ betrachtet. Und er geht in seinem 

Buch „Worship Restored“ weiter auf dieses Thema ein in einem Abschnitt über Anbetung und das Königreich, 

wo er den Einsatz des Zungengesangs als Form der geistlichen Kampfführung befürwortet, um so die 

Dämonen zu vertreiben und das Königreich herbeizuführen.59 Was für ein Blödsinn das alles ist! Wollen Sie 

 

56 Dies wurde in vielen meiner Artikel und Bücher behandelt. Siehe insbesondere meinen ausführlichen 650-seitigen Kommentar zur 

Offenbarung des Johannes, den Sie unter diesem Link kostenlos herunterladen können: https://diakrisisproject.com/2022/06/10/the-

essential-apocalypse-making-sense-ofthe-book-of-revelation-is-ready-for-download/. 
57 Jack Hayford, Worship His Majesty (Word Books, 1987), S. 20-25. 
58 Dave Fellingham, In Spirit & in Truth (Hodder & Stoughton, 1989), S. 53,56. 
59 Dave Fellingham, Worship Restored, op. cit., S. 118-123. 



 

 

37 

 

diese Art von Musik wirklich in Ihrer Gemeinde haben, sie singen und erlernen? Sind Sie nicht vor Gott 

verpflichtet, ihr mit aller Kraft zu widerstehen? 

   Ein anderer Liederdichter des neuen Lobpreises, Noel Richards, schreibt: „Eine Gemeinde, die auf die aktuelle 

prophetische Betonung reagiert, wird neue Lieder einführen. Diejenigen, die das nicht tun, singen nur die ,guten alten 

Kirchenlieder‘“.60 Diese „aktuelle prophetische Betonung“, auf die sich Noel Richards bezieht, ist die 

restaurationistische/dominionistische Vorstellung des Königreichs. Dies ist die verborgene Absicht aller Lieder 

des neuen Lobpreises, den die Menschen heute so gerne in ihre Gemeinden integrieren. Die „globale 

Welterweckung“ ist eine triumphalistische, charismatische Fantasie, die ihre verborgene Absicht 

rechtfertigen soll. 

   Der neue Lobpreis etabliert sich so leicht in einer Gemeinde, weil wenig fundierte, leicht zu täuschende 

Menschen sich so schnell von all dem triumphalistischen Gerede vom Königreich mitreißen lassen. Viele 

scheinen zu glauben, dass das Evangelium die große Mehrheit der Weltbevölkerung für sich gewinnen muss, 

damit der Sieg Christi in dieser Welt gerechtfertigt werden kann. Doch das bedeutet nicht, aus dem Glauben zu 

leben, sondern aus dem Schauen, und so funktionieren das Evangelium und seine Erfolge nicht (2Kor 5,7). Die 

Realität zeigen die Worte des Herrn Jesus:  

 

Geht hinein durch die enge Pforte! Denn weit ist die Pforte und breit der Weg, der zur Verdammnis führt, 

und viele gehen auf ihm hinein. Aber eng ist die Pforte und schmal der Weg, der zum Leben führt, und nur 

wenige finden ihn. 

 

Matthäus 7,13-14  

 

Es ist eine „kleine Herde“ (Lk 12,32), nicht irgendeine ausgedehnte Masse der Weltbevölkerung in einer 

weitgehend christianisierten Welt. Das bedeutet keineswegs Versagen, es sei denn, man betrachtet die Dinge 

nur aus weltlicher Sicht. Es bedeutet einfach, dass Christus die Seinen kennt – diejenigen, die der Vater ihm 

gegeben hat – und dass er für sie gekommen ist und kommen wird. Keines seiner Schafe wird verloren gehen 

(Jo 6,39). Das ist Erfolg! Die Königreich-Vorstellung der Charismatiker und derjenigen, die den neuen 

Lobpreisstil verkünden, ist weit entfernt von dem, was in der Heiligen Schrift gelehrt wird, wie all ihre anderen 

Lehren. Deshalb werde ich ihre Worte nicht auf meinen Lippen haben und ihre Lieder nicht singen. Es wäre ein 

Verrat an meinem Glauben.  

 

Eine weitere zentrale Strategie des neuen Lobpreises besteht darin: 

 

4. Den Heiligen Geist anstatt den Herrn Jesus Christus in den Mittelpunkt der Gemeinde zu stellen 

 

Und hier sehen wir ein unheimliches Spiegelbild des „Alpha-Kurses“, der das „Heilig-Geist-Wochenende“ 

zum Zentrum seiner angeblich evangelistischen Arbeit macht. Dieselben Gemeinden, die den Alpha-Kurs 

übernommen haben, werden auch die Lieder des neuen Lobpreises übernehmen. 

   In pfingstlich-charismatischen Kreisen herrscht eine völlige Besessenheit vom Heiligen Geist, die sich in ihren 

Liedern widerspiegelt. Der Herr Jesus Christus sagte jedoch klar über den Heiligen Geist: „Er wird mich 

verherrlichen, denn er wird von dem Meinen nehmen und es euch kundtun“ (Jo 16,14). Der Geist verherrlicht 

Christus, nicht sich selbst. Unser Fokus im Gottesdienst sollte in erster Linie auf dem Herrn Jesus Christus als 

wahrem Gott vom wahren Gott liegen, dem einzigen Mittler, durch den wir zum Vater kommen. Sicherlich ist 

der Heilige Geist gegenwärtig, verklärt uns das Wort und befähigt uns zum Gebet und zur Anbetung. Aber 

er ist eher der Energiespender hinter den Kulissen, sehr zurückhaltend und keineswegs der Hauptfokus, 

wie er in pfingstlich-charismatischen Gemeinden dargestellt wird.  

   Offen gesagt behaupte ich, dass der „Geist“, der in diesen Versammlungen und durch diese Lieder ständig 

propagiert wird, eher ein pantheistischer Geist ist – ein Flaschengeist, der nach eigenem Gutdünken 

heraufbeschworen werden kann, ein störendes Kraftfeld, das sich in einem Moment in Lachgas verwandeln 

kann, im nächsten Moment in eine 100.000-Volt-Elektroladung, die eine Person auf den Rücken fallen lässt. Das 

ist nicht der Heilige Geist der Heiligen Schrift. Das ist ein heidnischer Geist.  

 

Und das bringt uns zu einer weiteren wichtigen Strategie hinter dem neuen Gottesdienststil:  

 

60 Noel Richards, The Worshipping Church (Pioneer/Word, 1993), S. 30-31. 



 

 

38 

 

5. Emotionale Gelöstheit unter dem Vorwand echter spiritueller Erfahrung herbeizuführen 

 

Wenn Sie sich erinnern, habe ich vorhin Patrick Dixon zitiert, als er diejenigen, die den neuen Lobpreis und das 

Toronto-Phänomen einführen, denen gegenüberstellte, die sich solchen bösen Neuerungen widersetzen. Er 

schreibt:  

 

„In unserer Gesellschaft fördert die alte Schule weiterhin Selbstdisziplin und Selbstbeherrschung, 

während eine neue Generation Ichbewusstsein und emotionale Entspannung fördert. Derselbe 

Kulturkonflikt findet sich auch in der Gemeinde und ist die Wurzel des Konflikts in Bezug auf die 

jüngsten Ereignisse.“61 

 

Tatsächlich gehören alle Liederdichter des neuen Lobpreises zu dieser hippen „neuen Generation“ in der 

Gemeinde, die Ichbewusstsein und emotionale Gelöstheit fördern. Und genau diese Förderung von 

Selbsterkenntnis und emotionaler Befreiung ist der Kern des neuen Lobpreises. Der Irrglaube ist, dass echter 

Gottesdienst erst dann stattfinden kann, wenn eine Person emotionale Befreiung erfahren hat. 

 

Die Jagd nach einer höchst illusorischen „Taufe mit dem Heiligen Geist“  

 

Ein integraler Bestandteil des Gottesdienstes mit dem neuen Lobpreis besteht darin, diese emotionalen 

Erfahrungen zu erleben. In der heutigen „leichtgläubigen“ Atmosphäre, in der es oft keine wirkliche 

Herzensveränderung gibt, wenn eine vermeintliche Bekehrung stattfindet, sind die Leute stets auf der 

Suche nach emotionalen Erfahrungen, um uns davon zu überzeugen, dass wir wirklich den Heiligen Geist 

haben – immer „mehr von Gott“ wollend, nie zufrieden mit dem, was wir haben. Wer den Heiligen Geist im 

Moment der Buße und Bekehrung, der metanoia (der normalen christlichen Erfahrung), und nicht als 

Anhängsel nach der Bekehrung empfangen hat, muss nicht umherlaufen und nach einem „zweiten Segen“ 

suchen. Er ist bereits gesegnet! Vollkommen! Doch die pfingstlich-charismatische Bewegung führt dazu, dass 

Menschen stets nach immer noch sensationelleren Erfahrungen streben und mit dem, was sie bereits haben, 

unzufrieden sind. Dies ist der Kontext der „Taufe im oder mit dem Heiligen Geist“, die so viele vermeintlich 

als eine Erfahrung nach der Bekehrung empfangen. Und die Musik des neuen Lobpreises ist ein wesentlicher Teil 

davon und ebnet den Weg für die Förderung eines veränderten Bewusstseinszustands im Gottesdienst. 

   Wie ich bereits sagte, besteht die moderne Vorstellung vom sonntäglichen Gottesdienstbesuch darin, dass 

man in einen veränderten Bewusstseinszustand eintreten muss, damit der Gottesdienst überhaupt stattfinden 

kann. Es wird eine emotionale Gelöstheit erzeugt unter dem Vorwand, sie stelle eine echte geistliche Erfahrung 

dar.62 Darum geht es bei der viel gepriesenen „Taufe im Heiligen Geist“ und ihren Abkömmlingen, den 

sogenannten „Salbungen“, die wir im „Toronto-Segen“ und der Erfahrung, „im Geist erschlagen zu werden“, 

verewigt finden. 

   Auch wenn es vielen vielleicht nicht bewusst ist, ist diese „Taufe im Heiligen Geist“ eng mit den Liedern des 

neuen Lobpreises verbunden. In der Januar/Februar-Ausgabe 1985 des Magazins „Restoration“ erschien ein 

aufschlussreicher Leitartikel, in dem es hieß:  

 

„Viele Christen, selbst die dünnsten, tragen ein enges Korsett um ihr Herz, das entfernt werden 

muss, wenn sie sich jemals in aufrichtiger Anbetung und Lobpreisung des Herrn öffnen wollen. Es 

gibt nur eines, was dies erreichen kann: die Taufe im Heiligen Geist. Dass die 

Wiederentdeckung der charismatischen Dimension des Christentums in einer Welle lebendiger 

Anbetung in unserer Zeit einhergeht, ist kein Zufall. Beides gehört zusammen.“63 [Hervorhebung 

durch den Autor] 

 

Da steht es, offen ausgesprochen. Der neue Lobpreis ist mit der völlig falschen und ketzerischen Erfahrung der 

„Taufe im Heiligen Geist“ untrennbar verbunden. In derselben Zeitschrift findet sich das Zeugnis eines 

Mannes, der schilderte, wie es war, zum ersten Mal im Gottesdienst die Hände zu erheben. Er erinnert sich:  
 

61 The Independent, Saturday 18th February 1995, S. 14 – Artikel mit dem Titel “It is not Insanity when MPs Bark or Roar”. 
62 Um weitere Einzelheiten zu dieser falschen „Taufe im Heiligen Geist“ zu erfahren, laden Sie bitte mein ausführliches Buch zu diesem 

Thema hier kostenlos herunter: https://diakrisis-project.com/2023/05/13/new-book-signs-wondersdivine-revelation-the-gifts-of-the-spirit-

their-abuses-in-todays churches/. 
63 Restoration Magazine, Jan/Feb 1985, S. 18. 



 

 

39 

 

„Es war eine gewisse Erleichterung, ähnlich wie bei meinem ersten Motorradfahren … Ich kehrte 

ziemlich zufrieden mit mir selbst nach Hause zurück und dachte, ich hätte einen großen Sieg 

errungen … Etwa zu dieser Zeit erlebte ich die Taufe mit dem Heiligen Geist.“64 [Hervorhebung 

durch den Autor] 

 

Wieder einmal sehen wir, dass es eine enge Verbindung des neuen Lobpreises mit dem Erheben der Arme und 

charismatischen Erfahrungen in der Gemeinde gibt. Jetzt können wir vielleicht verstehen, warum die 

Verfechter des neuen Lobpreises so eifrig versuchen, ihre Lieder und ihre Musik in die Gemeinden zu bringen. 

Es handelt sich schlicht und einfach um Propaganda für Häresie und falsche Lehren. 

   Ein weiterer Liederschreiber des neuen Lobpreises, Phil Rogers, hat in seinem Buch „How to be a Worshipper“ 

(Wie man en Anbeter ist) einen Abschnitt zum Thema „Eine Gemeinde in die Freiheit der Anbetung führen“ 

geschrieben. Darin heißt es:  

 

„Ein Pastor kann seine Gemeinde in die Anbetung führen, indem er zunächst über die Taufe des 

Heiligen Geistes lehrt und die Gemeindemitglieder zur Handauflegung einlädt, damit jeder 

genau sehen kann, was geschieht. Wenn die Gemeindemitglieder beginnen, sich im Heiligen 

Geist taufen zu lassen und die Vision zu erfassen, wird sich der Gottesdienst von selbst ergeben. 

Sie werden anfangen, das zu tun, was ihnen beigebracht wurde.“65 [Hervorhebung durch den 

Autor]   

 

Reine Propaganda, ja sogar Gehirnwäsche. Hier entdecken wir einen großen Teil der verborgenen Absichten 

hinter der Einführung der Lieder des neuen Lobpreises in den heutigen Gemeinden. Diese Lieder sind die 

Vorläufer, die Avantgarde, die eine Schneise in Gemeinden schlagen, die der Charismatik widerstehen könnten, 

und den Boden für das bereiten, was kommen wird. Alle Liedermacher des neuen Lobpreises wurden in die 

falsche pfingstlich-charismatische Erfahrung nach der Bekehrung eingeweiht, die als „Taufe mit dem Heiligen 

Geist“ bekannt ist. Und wenn jemand diese Erfahrung macht, wie es bei allen sektiererischen Handlungen 

der Fall ist, wird er plötzlich von dem Wunsch ergriffen, auch alle anderen einzuweihen. Das liegt im 

Wesentlichen daran, dass es sich um sektiererische Praktiken handelt. 

   Es besteht zweifellos ein klarer Zusammenhang zwischen den falschen spirituellen Erfahrungen der 

Liederdichter des neuen Lobpreises und dem, was ihre Lieder heute in den Gemeinden bewirken. Solche 

Phänomene bilden die zugrunde liegende Theologie, die den Stil und Inhalt der Lieder des neuen 

Lobpreises bestimmt, die bewusst eine falsche spirituelle Erfahrung bewirken. Die Leser werden sich an 

meine frühere Aussage von Dave Fellingham erinnern: „Mein Dienst hat sich aus meiner spirituellen Pilgerreise 

entwickelt.“ Diese „spirituelle Pilgerreise“ ist in diesen Liedern verankert. Es ist reine Propaganda, die darauf 

abzielt, Sie in alle Fallen der pfingst-charismatischen Verführung zu leiten. 

   Die Erfahrung der „Taufe im Heiligen Geist“ ist dabei von entscheidender Bedeutung. Absolut entscheidend. 

Denn im Mittelpunkt der Anbetung dieser Menschen steht der Eintritt in einen veränderten 

Bewusstseinszustand, und genau darum geht es bei der Erfahrung der „Taufe im Heiligen Geist“. Wie 

unglaublich naiv ist es doch von den Autoren und Herausgebern des britischen Liederbuchs „Praise“, zu 

behaupten, sie hätten viele Lieder des „neuen Anbetungsstils“ ohne jeglichen Bezug auf die kirchliche 

Zugehörigkeit oder Theologie des Liederdichters aufgenommen! Doch die Verfasser dieser Lieder sind alle 

aktiv daran beteiligt, eine unbiblische Bewegung mit einer unbiblischen Agenda zu fördern. Die 

Unterscheidung der Geister wird damit aufgegeben. 

   Manche beklagen, dass es in den alten Gesangbüchern bereits Lieder von Menschen mit Glaubensproblemen 

gibt, die wir aber trotzdem verwenden (z. B. Wesleys Perfektionismus, Puseys Anglo-Katholizismus, Newmans 

Römischer Katholizismus usw.). Sie argumentieren daher: Warum sollten wir die Lieder des neuen Lobpreises 

geringschätzen? Doch das Singen eines Liedes von Wesley, Pusey oder Newman (oder die Aufnahme ihrer 

Lieder in unsere Gesangbücher) macht uns nicht zu Perfektionisten, Anglo-Katholiken oder Katholiken. Der 

Grund dafür ist, dass ihre Lieder nicht mit einem Berg an Ballast behaftet sind – sie wurden mit keinem 

anderen Ziel als der reinen Anbetung Gottes geschrieben. Die modernen Lieder der populären Liederdichter 

des neuen Lobpreises hingegen sind allesamt mit einer Menge Ballast behaftet, der wie eine Verlockung in 

eine aufkeimende Welt des Pseudochristentums wirkt. Denn diese neuen Lieder sind nicht das Produkt 

 

64 Ebd., S. 16. 
65 Phil Rogers, How to be a Worshipper, Coastlands, 1984, S. 48. 



 

 

40 

 

unabhängiger Individuen, die spontan inspiriert wurden, Lieder für den Gottesdienst zu schreiben; sie sind 

das Produkt einer sektiererischen Bewegung in der Geschichte, die eine mächtige Agenda der Veränderung, 

eine verborgene Agenda, vorantreibt – und ihre Lieder und ihr Gottesdienststil sind die Hauptmerkmale 

dieser Agenda.  

 

Das unsinnige „Zungenreden“ ist ein weiteres Mittel zur Gehirnwäsche 

 

Verbunden mit dieser institutionalisierten Erfahrung des veränderten Bewusstseinszustands, die als „Taufe im 

Heiligen Geist“ bezeichnet wird, ist die Befürwortung des „Zungenredens“ und insbesondere des Singens in 

diesen „Pseudo-Zungen“, die von allen Liederdichtern der neuen Lobpreisszene befürwortet wird. 

   Einer dieser Liedermacher, Noel Richards, schreibt: „Warum nicht eine Anbetungsstunde damit beginnen, mehrere 

Minuten in Zungen statt in unserer Muttersprache zu singen?“66 Wie ich schon sagte, es gibt eine klare Agenda. 

   Nebenbei bemerkt, nur um die extreme spirituelle Naivität und Mystik dieses Autors zu verdeutlichen, lesen 

wir in einem Abschnitt mit dem Titel „“Carrying the Presence of God“ in diesem Buch: 

 

„Anfang 1982 habe ich in mehreren Weinbars gesungen. Ein Besitzer bot mir schließlich den 

besten Platz am Abend an, weil, wie er es ausdrückte, ‚eine andere Atmosphäre herrscht, wenn du 

da bist.‘ Und ich habe nicht über Jesus gesungen. Ich habe klassische Popsongs gesungen. Wir 

können jedoch die Gegenwart Gottes in jede Situation mitnehmen.“67 
 

Allein das Singen von Popsongs in einer Weinbar beinhaltet die „Salbung“, wenn man ein charismatischer 

Liedermacher ist! Erstaunlich! 

   Jack Hayford, Autor des populären Liedes „Majesty“, hat ein 284-seitiges Buch geschrieben, das sich der 

Befürwortung des modernen Zungengesangs (einschließlich seiner Verwendung im Gottesdienst) widmet. Es 

trägt den Titel „The Beauty of Spiritual Language“ (Nelson/Word, 1993). Neben Noel Richards und Jack Hayford 

sind Chris Bowater, Dave Fellingham und Phil Rogers weitere Songwriter des neuen Lobpreises, die Bücher über 

Gottesdienste geschrieben haben, in denen sie das Singen in Zungen empfehlen. Es ist interessant festzustellen, 

dass laut Dave Fellingham Unterstützung für diese Praxis eines kollektiven veränderten Bewusstseinszustands 

durch Singen im Kauderwelsch-Stil des „Zungenredens“ in einer Predigt von Dr. D. Martyn Lloyd-Jones zu 

1Korinther 14,15 zu finden ist, in der er offenbar behauptete, der Vers beziehe sich auf „geistlich ekstatisches 

Singen“.68 Das hat nichts mit dem sogenannten „Zungenreden“ zu tun. 

   Die Bibel zeigt, dass eine wahre Geistesgabe ursprünglich die übernatürliche Fähigkeit war, in einer 

identifizierbaren Sprache zu sprechen, was in früheren Zeiten die Bedeutung des Wortes „Zunge“ war. 

Neben ihrer streng reglementierten Verwendung im öffentlichen Gottesdienst (wo sie interpretiert werden 

musste oder gar nicht praktiziert wurde) wurde sie den ungläubigen Juden als Zeichen dafür gegeben, dass 

das Gericht über sie gekommen war, weil sie ihren Messias abgelehnt hatten, wie es tatsächlich im Jahr 70 n. 

Chr. mit der Zerstörung Jerusalems und des Tempels geschah.69 Doch die Lehre der charismatischen Bewegung 

und der Liederdichter des neuen Lobpreises über das Zungenreden ist völlig falsch und zielt darauf ab, einen 

Menschen in einen veränderten Bewusstseinszustand zu versetzen, der eher dem New Age als dem 

Christentum gleicht.  

   So beschreibt beispielsweise der charismatische Gemeindeälteste Dr. Patrick Dixon die moderne 

charismatische Zungenrede als „Entleerung des Geistes von logischen, sprachbezogenen Gedanken, was eine Hilfe 

ist, einen tranceähnlichen Zustand herbeizuführen“.70 Dies ist gängige Lehre in diesen Kreisen, in denen man 

glaubt, dass Anbetung im Heiligen Geist – insbesondere Zungenreden – eine völlige Ausschaltung des 

Verstandes beinhaltet und so eine Kluft zwischen Geist und Seele schafft. Das ist in der Tat eine sehr 

gefährliche Ansicht. Und doch steckt sie hinter so vielen Liedern des neuen Lobpreises. Werden Sie diese 

tendenziösen musikalischen Darbietungen nächsten Sonntag in Ihrer Gemeinde singen? Das sollten Sie sich 

wirklich noch einmal überlegen. Wenn Sie singen: „Sei still, denn die Gegenwart des Herrn fließt an diesem Ort“ 

 

66 Noel Richards, The Worshipping Church, Pioneer/Word U.K., 1993, S. 33. 
67 Ebd., S. 22-23. 
68 Westminster Record, Vol. 43, No. 2. 
69 Lesen Sie bitte auch mein Buch Signs, Wonders & Divine Revelation: The Spiritual Gifts & Their Abuses in Today’s Church, in dem all dies 

ausführlich erklärt wird. Es steht hier zum kostenlosen Download bereit: https://diakrisis-project.com/2023/05/13/new-book-signs-

wondersdivine-revelation-the-gifts-of-the-spirit-their-abuses-in-todayschurches/. 
70 Patrick Dixon, Signs of Revival, op.cit., S. 275. 



 

 

41 

 

oder „Geist des lebendigen Gottes, falle neu auf mich“, singen Sie Verse, die einen veränderten 

Bewusstseinszustand nach charismatischem Muster in Ihnen hervorrufen sollen. Auf solch eine Weise werden 

diese Lieder in charismatischen Gemeinschaften als Auslöser für eine vorgetäuschte spirituelle Erfahrung 

verwendet. Ein weiteres Beispiel ist „Ich empfange dich, o Geist der Liebe“ von John Lai in Songs of Fellowship, Nr. 

403: 

 

“I receive You, O Spirit of love,  

how I need your healing from above,  

I receive you, I receive You,  

I receive your healing from above.  

I can feel Your power on me now.  

I can feel Your power on me now.  

I can feel you, touching me right now,  

Come reveal Your power on me now,  

I can feel You, I can feel You,  

I can feel Your power on me now.  

I can feel Your power on me now.” 

 

Deutscher Text: „Ich empfange dich, o Geist der Liebe, wie sehr brauche ich deine Heilung von oben, 

ich empfange dich, ich empfange dich, ich empfange deine Heilung von oben. Ich spüre jetzt deine Kraft auf 

mir. Ich spüre jetzt deine Kraft auf mir. Ich spüre, wie du mich jetzt berührst. Komm und offenbare mir jetzt 

deine Kraft, ich spüre dich, ich spüre dich, ich spüre jetzt deine Kraft auf mir. Ich spüre jetzt deine Kraft auf 

mir.“ 

 

Und das ist alles. Aber ein paar Mal gesungen, hat es eine gewaltige Wirkung auf eine Gemeinde. Doch das hat 

überhaupt nichts mit der Anbetung Gottes zu tun. Es geht um „ICH und meine wunderbaren Gefühle“ und 

darum, wie ich den Heiligen Geist dazu bringen kann, in mir „etwas zu tun“. Es geht nicht darum, dass ich 

mich demütig vor Gott als lebendiges Opfer darbiete. Es geht darum, was ich durch seinen Geist von Gott 

bekommen kann, als wäre er ein Flaschengeist, den jeder herbeirufen kann, um „etwas zu tun“. 

  Wie oft hört man diese manipulativen Lieder, die zur Begleitung des „Toronto-Segens“ oder der ähnlich 

herbeigeführten Erfahrung dessen gesungen werden, was heute fälschlicherweise als „Salbung“ bezeichnet 

wird – wenn jemandem die Hände aufgelegt werden, mit dem ausdrücklichen Ziel, ihn in Trance fallen zu 

lassen und ihn dazu zu bringen, verrückte Dinge wie Zucken und Zittern, hysterisches Lachen oder sogar 

Tiergeräusche zu machen. Der Liederdichter des neuen Lobpreises, Chris Bowater, schreibt: „Seien Sie sensibel bei 

der Salbung.“71 Aber solche Sensibilität ist kaum das Problem, wenn diese „Salbung“ eine unbiblische 

Handlung beinhaltet, die eine Initiation in eine Sekte bewirkt! Jedenfalls ist nicht die geringste Sensibilität 

vorhanden, wenn okkulte Erfahrung eines veränderten Bewusstseinszustands „christianisiert“ und als 

„Salbung“ bezeichnet werden. Die Leute stehen Schlange wie Vieh zur Schlachtbank und fallen wie Kegel! 

Glauben Sie mir, hier handelt es sich um eine Sekte. 

 

Ein veränderter Bewusstseinszustand ist das Tor zum Okkulten 

 

Jeder Okkultist wird bestätigen, dass die Essenz seines Handwerks darin besteht, Zugang zu einem 

veränderten Bewusstseinszustand zu finden. Diese Verletzung der Anbetung durch die Manipulation 

veränderter Bewusstseinszustände bringt die evangelikale/charismatische Szene in enge Verbindung mit dem 

Okkulten. Deshalb muss ich sagen, dass die charismatische Bewegung ein unwissentlicher Teil des 

Okkulten ist und die Lieder des neuen Lobpreises den okkulten Flügel der heutigen bekennenden 

Gemeinde eifrig fördern. Sogar Okkultisten selbst betrachten die charismatische Bewegung als Teil des New 

Age. In all meinen Forschungen habe ich im Laufe der Jahre zahlreiche Berichte führender Okkultisten gelesen, 

in denen sie die charismatische Bewegung als kollektive Ausübung psychischer Kräfte unter dem Deckmantel 

des „Christentums“ identifizieren. Christianisierter Okkultismus und psychische Kräfte bilden den Kern der 

pfingst-charismatischen Erfahrung. Verbannt man die veränderten Bewusstseinszustände, gibt es keine 

pfingstlich-charismatische Bewegung mehr. Nur damit beschäftigen sie sich in der christlichen Szene, mit 

 

71 Chris Bowater, Creative Worship: A guide to Spirit-Filled Worship (Marshall-Pickering, 1986), S. 48. 



 

 

42 

 

ihrer „Anbetung“, ihren „Zungenreden“, ihren „Worten der Erkenntnis“ und so weiter. Alles geht zurück auf 

eine angebliche „Erweckung“ im Jahre 1906 in der Azusa Street in Los Angeles. Sie können das selbst 

recherchieren. Es war der Moment, in dem Satan die Gemeinde bei den Haaren packte und sie 

überrumpelte.  

   Es ist kein Zufall, dass Okkultisten und Anhänger des New Age diese Bewegungen in der christlichen Szene 

als Teil des New Age betrachten. Ein Beispiel ist Peter Spink, der 1970 Domherr der Coventry Cathedral der 

Church of England in Großbritannien wurde. Domherr Spink war – wie viele seiner Amtskollegen in der Church 

of England – sowohl ein Anhänger der New Age-Bewegung als auch anglikanischer Geistlicher; später 

konvertierte er zum römisch-katholischen Glauben. Über diese Verbindung zwischen der charismatischen 

Bewegung und dem New Age spricht er in seinem Buch mit dem dreisten Titel „Beyond Belief – How to Develop 

Mystical Consciousness and Discover the God Within“ (Jenseits des Glaubens – Wie man mystisches Bewusstsein 

entwickelt und den Gott in sich entdeckt). Könnte seine Ausrichtung mit diesem Titel noch offensichtlicher sein? Er 

schreibt: 

 

„Seit den 1960er Jahren wurde in der westlichen Gesellschaft eine große Menge übernatürlicher 

oder charismatischer Energie freigesetzt. Viele Faktoren haben zu dieser Entwicklung beigetragen. 

Die alten säkularen und religiösen Stereotypen wurden in Frage gestellt. Alte Institutionen 

wurden erschüttert... Innerhalb der christlichen Gemeinde entstand in der Übergangsphase der 

1960er Jahre eine Bewegung, die als charismatische Erweckung bekannt wurde. Diese Bewegung 

wirkte als Katalysator für eine gewaltige Explosion von Kraft, die in Kirche und Kultur wirkte, die 

in stereotypen Formen gefangen waren. Über ein breites religiöses Spektrum hinweg gerieten 

Konventionen in Vergessenheit. Die [charismatische] Bewegung war durch eine enorme 

Verbreitung übersinnlicher Gaben gekennzeichnet. Bislang unterwürfige und konventionelle 

Gemeinden erlebten große Kraftwirkungen. Die ,Gaben des Heiligen Geistes‘, die Kräfte der 

Heilung, des Zungenredens, des Hellsehens und Hellhörens haben die Bewegung geprägt... Der 

Bruch mit jahrhundertealten Konventionen hat zweifellos viel bewirkt. Die Schwäche der 

Bewegung liegt darin, dass sie häufig nicht erkannte, dass sie sich in einem Übergangsstadium 

befand und sich infolgedessen in sich selbst zurückgezogen hat... Verschiedene New-Age-

Gruppen haben mit ihren Methoden ähnliche Ergebnisse erzielt. Die Findhorn-Gemeinde... hat auf 

diesem Gebiet Pionierarbeit geleistet und eine Vielzahl von Kursen organisiert, in denen Tausende 

von jungen Menschen Erfahrungen machen konnten, die ihre Kreativität freisetzten.“72 

 

Liebe Leserinnen und Leser, die charismatische Bewegung und die Findhorn-Gemeinschaft (eine der 

ursprünglichen New-Age-Gemeinschaften, die stark von Alice Baileys Schüler David Spangler beeinflusst 

wurde) sind nur zwei verschiedene Aspekte der New-Age-Bewegung. Die charismatische Bewegung ist 

lediglich ein „christianisierter“ Flügel der New-Age-Bewegung, ob sie es nun will oder nicht. Sobald man 

bewusst einen veränderten Bewusstseinszustand sucht und sich ihm öffnet, setzt man sich den Einmischungen 

der Mächte der Finsternis aus. Warum also singt man diese Lieder und betreibt diese Art der falschen 

Anbetung?     

   Denken Sie an die Aussage des Domherren Spink oben: „Die Schwäche der Bewegung liegt darin, dass sie häufig 

nicht erkannte, dass sie sich in einem Übergangsstadium befand und sich infolgedessen in sich selbst zurückgezogen hat.“ 

Damit meint er, dass diese Bewegung ein Übergangsaspekt der Initiation dieser Welt in das Neue Zeitalter ist, 

in das sie vermutlich gerade eintritt. Obwohl sich die Bewegung nicht so wahrnimmt, weil sie sich in ein quasi-

christliches Gewand kleidet. 

   Okkultisten können der charismatischen Bewegung ein „Übergangsstadium“ bescheinigen, weil die in dieser 

Bewegung üblichen mentalen Erfahrungen auch im tibetischen Buddhismus oder Hinduismus vorkommen. In 

diesen religiösen Bewegungen werden sie jedoch nicht als Selbstzweck betrachtet, nach dem man streben muss 

(wie in der charismatischen Bewegung), sondern lediglich als Etappe auf einer spirituellen Reise. Eine 

Erfahrung im Stil des „zweiten Segens“, die Fähigkeit, Kauderwelsch in „Zungen“ zu sprechen, prophetische 

Verkündigungen, ekstatische Gefühle, Hinfallen, Trancezustände, unkontrollierbares Lachen und Weinen, 

mentale Erfahrungen von Hellsehen und Hellhören sind fester Bestandteil östlicher mystischer Praxis. Die 

pfingst-charismatische Bewegung wird daher von den östlichen Yogis des Hinduismus und Buddhismus 

als unreife Variante ihrer eigenen Praktiken angesehen.  

 

72 Peter Spink, Beyond Belief: How to Develop Mystical Consciousness and Discover the God Within, Piatkus, 1996, pp.67-68. 



 

 

43 

 

Der pfingst-charismatische neue Gottesdienststil ist eine Initiation in eine christianisierte Version des New 

Age 

 

All dies hat einen großen Einfluss auf die Erfahrungen, die heute in pfingstlich-charismatisch Kreisen gemacht 

werden. Denn die Ekstase und die veränderten Bewusstseinszustände, die in diesen Kreisen hervorgerufen 

werden, sind nichts weniger als eine Initiation in das New Age, auch wenn sie sich unter dem Mantel 

christlicher Terminologie verbergen. Die intensive religiöse Erfahrung in charismatisch-pfingstlichen Kreisen 

– unter der Bezeichnung von „Anbetung“, „Lobpreis“ und „Salbung“ – unterscheidet sich nicht von der in 

zahllosen Weltreligionen und New-Age-Gemeinschaften. Nur die Terminologie und die Anwendung sind 

unterschiedlich. Für den Yoga-Praktizierenden, den tantrischen Buddhisten, den Neo-Gnostiker, den Navajo-

„Heilern“ [Medizinmänner, die mit zitternden Händen Krankheiten diagnostizieren] oder den arktischen 

Schamanen sind die modernen charismatischen Praktiken (die sich stark von den ursprünglichen, in der 

Heiligen Schrift dargelegten Praktiken des Neuen Testaments unterscheiden) unmittelbar mit ihren eigenen 

Praktiken identifizierbar. Solche Erfahrungen sind in diesen Kulturen nicht nur weit verbreitet, sondern gelten 

auch als etwas, nach dem man sehnlichst streben sollte. Auf dem Weg des indischen Mystikers zu seiner 

imaginären „Erleuchtung“ beispielsweise werden solche geistigen Kräfte als „Siddhis“ bezeichnet. Er strebt 

nach einem Zustand, der im Sanskrit als „Nirvana“ bekannt ist, was wörtlich „ein Erlöschen des Geistes“ 

bedeutet – daher der psychedelische Drogenkonsumenten-Ausdruck, der sich auf ein „den Verstand 

übersteigendes“ Erlebnis bezieht. Diese „den Verstand übersteigende Erfahrung“ ist genau das, worum es 

beim charismatischen Phänomen geht. Dies sind auch die Fakten, die den großen Erfolg der pfingstlich-

charismatischen Bewegung in den sogenannten Dritte-Welt-Ländern erklären, wo Magie, Hexerei, 

Okkultismus und Aberglaube vorherrschen. 

 

Die pfingstlich-charismatische Bewegung praktiziert Kundalini-Energie 

 

Die Energie, die heute in pfingstlich-charismatischen Kreisen manipulativ eingesetzt wird – und die 

ungewöhnliche Erscheinungen hervorruft – ist in der östlichen Mystik als Kundalini-Energie oder 

Schlangenkraft bekannt. Diese Menschen spielen mit dem Feuer – okkultem Feuer. Doch sie haben keine 

Ahnung, worauf sie sich einlassen, einschließlich der Konsequenzen. Um ein Gefühl für die unheimliche 

Parallelität zwischen den psychischen Kräften, die in der pfingstlich-charismatischen Bewegung entwickelt 

wurden, und den „Siddhis“, die durch die Praktiken der östlichen Mystik hervorgerufen wurden, zu 

bekommen, vergleichen Sie die „zahlreichen Anzeichen und Symptome [der Kundalini-Energie], die der Aspirant 

erfahren kann“: 

 

„Auf- und absteigende Empfindungen im Rückenmark; Kribbeln im ganzen Körper; Schweregefühl im Kopf 

oder manchmal Schwindel; automatisches und unwillkürliches Lachen oder Weinen … das Kinn kann gegen 

den Hals drücken; die Augäpfel rollen nach oben oder rotieren; der Körper kann sich nach vorne oder hinten 

beugen oder sogar auf dem Boden herumrollen … Der Körper kann sich in alle Richtungen drehen oder 

verdrehen. Manchmal springt er mit gekreuzten Beinen auf und ab oder kriecht schlangenartig auf dem Boden 

umher... Manche sprechen in Zungen... [der Körper] kann zittern und schlaff werden oder steinhart werden. 

An all diesen Zeichen können sie erkennen, dass Kundalini Shakti aktiv geworden ist. Nicht jeder wird alle 

oder auch nur die meisten dieser Zeichen erleben.“73 [Hervorhebung durch den Autor] 

 

Somit können wir sehen, dass die durch Kundalini-Yoga entfesselte „Schlangenkraft“ zunächst der „Kraft 

des Geistes“ ähnelt, die in „aufgeputschten“ charismatischen Versammlungen zu beobachten ist und als 

„Geistestaufe“ gesucht wird, was zu den einzigartigen Manifestationen führt. Die pfingstlich-charismatische 

Bewegung vermarktet Kundalini-Energie, und diese wird in ihren „Anbetungs“-Gottesdiensten angeboten. 

Diese Tatsachen sollten offengelegt werden, wenn man Charismatikern Zeugnis gibt, da diese am meisten 

Angst vor dem Okkulten haben, und es kann sie dazu anspornen, ihre Wahnvorstellungen aufzugeben. Ein 

grundlegendes Merkmal der charismatischen Bewegung ist die Flucht vor der Angst durch abergläubische 

Rituale und die Herbeiführung von Massenhypnose durch Suggestion und Hysterie (auch bekannt als 

„psychogene Störung“). 

 

73 Ajit Mookerjee, Kundalini: The Arousal of the Inner Energy, Destiny Books, 1982, S. 71-72. 



 

 

44 

 

   Trotz der Gefahren dieser Erfahrung wird sie in charismatischen Gottesdiensten wie Popcorn herumgereicht. 

Deshalb behaupte ich, dass eine zentrale Strategie des neuen Lobpreises darin besteht, emotionale 

Beschwingtheit unter dem Vorwand zu erzeugen, dass dies eine echte geistliche Erfahrung darstellt. Doch 

es ist eine völlig falsche Darstellung des christlichen Glaubens. 

   Das ist kein Zufall. Wir stehen an der Schwelle zu einer globalen Täuschung beispiellosen Ausmaßes, die 

Wahnvorstellungen, Täuschungen und Lügen in einem bisher unerhörten Ausmaß beinhaltet. Bei der 

Vorbereitung darauf wird sich zeigen, dass die eigentümlichen Erscheinungen der charismatischen 

Pfingstbewegung ebenso eine Rolle spielen werden wie Theosophie, Hinduismus, Buddhismus, LSD, 

Cannabis, Hypnose, Schamanismus, New Age und die weltweite Berichterstattung über UFOs und 

Außerirdische. Diese sind weder populär noch angenehme Wahrheiten. Doch nachdem mir das alles erst 1985 

bewusst wurde, als ich durch die Gnade gerettet wurde, habe ich seitdem nichts mehr gesehen, was mich vom 

Gegenteil überzeugt hätte. Im Gegenteil. 

   Der Grund, warum ich all dies erkannte, als ich zu Christus kam, war, dass ich bereits für ein umfangreiches 

Buch über Okkultismus recherchierte, das ich gerade schrieb. Als ich von Christus überwältigt wurde, kam mir 

all diese Recherche zugute, da ich nun alles aus christlicher Sicht beurteilen konnte. Aus diesem Buch wurde 

schließlich „The Serpent and the Cross“ (erschienen 1994, erhältlich bei Amazon), eine enzyklopädische 

Untersuchung der Art und Weise, wie Kirche und Welt im Laufe der Zeit vom Okkultismus angegriffen 

wurden, vom klassischen Gnostizismus in den ersten Jahrhunderten n. Chr. bis zum Neo-Gnostizismus der 

Neuen Spiritualität und der New-Age-Bewegung der Gegenwart, die alle zu einer Weltregierung unter dem 

zauberhaften, selbstvergötterten Antichristen führen werden. Als ich 1985 mit der charismatischen Bewegung 

in Berührung kam, die gerade durch John Wimbers „Power Evangelism“ – von ihm „Doin’ the Stuff“ [die Sache 

erledigen] genannt74 – großen Aufschwung erlebte, was bedeutete, sich mit den falschen „Zeichen und 

Wundern“ auseinanderzusetzen, die in pfingstlich-charismatischen Kreisen so verbreitet waren – und als ich 

mit eigenen Augen sah, wie all die tendenziösen charismatischen Liedermacher die Gemeinden infizierten und 

den Boden für all diese „Erscheinungen“ bereiteten, wurde mir klar, dass es sich dabei lediglich um New-Age-

Okkultismus mit christlichem Beigeschmack handelte (wie ich damals ausführlich in „The Serpent and the 

Cross“ beschrieb) und dass ich vom Regen in die Traufe kommen würde, wenn ich mich darauf einließe. Es 

war ein gewaltiger Weckruf für einen neuen Jünger Christi. 

   Was ich in den 38 Jahren seitdem erlebt habe, hat diesen Glauben nur noch bestärkt. Wenn es doch nur 

anders wäre! Es wäre wunderbar, Frieden und Wahrheit in allen Gemeinden zu sehen. Doch das ist nicht der 

Fall. Denn die Zerstörung der Wahrheit, die wir heute in den Gemeinden erleben, wird mit Sicherheit 

zunehmen, je näher dieses Zeitalter seinem Ende zugeht, bis der Hauch aus Christi Mund und die Herrlichkeit 

seiner Wiederkunft alles hinwegfegen wird (2Thess 2,8). 

 

FAZIT 
 

Obwohl alle oben genannten Strategien satanischen Ursprungs sind, behaupte ich nicht, dass die Vertreter des 

neuen Lobpreises wissentlich im Auftrag des Teufels handeln. Ebenso wenig behaupte ich, dass Gott inmitten 

dieser Situationen nicht auf seine Weise am Werk ist. Aber wenn Menschen in diesen Kreisen gerettet und 

ernährt werden, dann nicht wegen der Situation, sondern trotz dieser! 

   Ich bin mir der enormen Schwierigkeit bewusst, eine Gemeinde von diesen Liedern zu befreien. Es wäre 

genauso schwierig, diese Lieder aus dem Gottesdienst zu entfernen, wie einem störrischen Kind ein geliebtes 

Spielzeug zu entreißen. 

   Ich möchte Gemeinden nicht tadeln, die diese Lieder aus Unwissenheit singen oder weil sie die dahinter 

stehende Absicht nicht erkannt haben. Dieser Artikel soll dazu ermutigen, die damit verbundenen Probleme zu 

durchdenken und einen Veränderungsprozess einzuleiten. Es geht auch nicht nur um die Stimmung, die einige 

Lieder vermitteln oder um den einen oder anderen Fehler im Liedtext. Vielmehr schreibe ich diese Worte, 

weil ich die weitreichenden Auswirkungen dieser gesamten Art von Gottesdienst erkannt habe.  

 

 

 

 

 

74 Siehe John Wimber: Doin’ the Stuff, on John Piper’s “Desiring God” Webseite im Internet Archive 

https://web.archive.org/web/20080907201912/http:/www.desiringgod.org/Blog/922_john_wimber_doin_the_stuff/. 



 

 

45 

 

Das hat nichts mit ethnischen Unterschieden zu tun  

 

Manche mögen einwenden, dass in dieser Arbeit die Tatsache ignoriert wird, dass es von Kultur zu Kultur 

Unterschiede im Gottesdienststil gibt und dass die vorliegende Arbeit ausschließlich aus der Perspektive der 

westlichen klassischen Tradition verfasst ist. Natürlich bin ich ein englischsprachiger Gottesdienstbesucher 

und befasse mich speziell mit der Situation der Gemeinde im englischsprachigen Gottesdienstkontext, denn 

das ist mein Umfeld. Natürlich gibt es ethnische Unterschiede in der Gottesdienstmusik, je nachdem, in 

welchem Teil der Welt man sich befindet. Aber das sollte an sich kein Problem darstellen.  

   Orientalische Musik basiert beispielsweise auf einer pentatonischen Tonleiter, die normalerweise überhaupt 

keine Harmonie aufweist, und ich fände es zunächst seltsam, regelmäßig Gottesdienste in diesem Stil zu 

halten. Aber ich würde Anbetungsmusik, die auf einer pentatonischen Tonleiter basiert, sicherlich nicht 

missbilligen. Und der Herr würde das auch nicht! Die pentatonische Tonleiter der orientalischen Musik steht 

der diatonischen Tonleiter der westlichen Musik in nichts nach. Wer um die Welt reist und mit dem lokalen 

Christentum Gottesdienst feiert, sollte sich den lokalen Bräuchen des Christentums anpassen – 

vorausgesetzt, sie ehren Gott, sind in Ehrfurcht und Gottesfurcht verwurzelt und nicht chaotisch oder von 

einem falschen Geist geprägt. Die Apologie [Verteidigung biblischer Lehre] in diesem Artikel bezieht sich nicht 

auf lokale ethnische Unterschiede. Ob Musik orientalischer oder westlicher Natur ist, ist für die gesamte These 

dieses Artikels völlig nebensächlich!  

   Unabhängig von der ethnischen Herkunft sollte Musik, die zur Anbetung Gottes bestimmt ist, jedoch nicht 

die lokalen heidnischen Gottesdienststile übernehmen. Wenn es sich bei Anbetung um einen ethnischen 

Brauch handelt, der heidnischen Ursprungs ist, bedeutet dies dann, dass wir das im christlichen Gottesdienst 

tolerieren müssen, weil es der lokale ethnische Brauch ist? Sicherlich nicht. Man kann afrikanische christliche 

Musik hören, die erhebende und wunderschöne polyphone Harmonien enthält; aber es ist nicht die Musik des 

Dschungelheidentums. Ist es nicht so, dass Musik, die der Anbetung eines heiligen Gottes würdig ist, auf der 

Grundlage universellen Lobes die Ethnizität auf herrliche Weise transzendieren sollte?  

   Die Heilige Schrift sagt, dass die Jünger beim letzten Abendmahl, kurz nachdem Jesus den Neuen Bund in 

seinem Blut beschrieben hatte, „zum Ölberg hinausgingen, nachdem sie das Loblied gesungen hatten“ (Mt 26,30). 

Welcher „ethnische Stil“ auch immer beim Singen dieses Psalms im Spiel war, ich kann mir kaum vorstellen, 

dass ich, wäre ich beim letzten Abendmahl dabei gewesen, ein Gefühl der Abneigung empfunden und das 

Empfinden gehabt hätte, der Name Gottes  

würde gelästert, wie es mir heute bei so vielen Gottesdiensten des neuen Lobpreises passiert.  

   In dieser kleinen Abhandlung geht es nicht um „ethnische“ Gesangs- oder Musikstile. Es geht um 

Denkrichtungen. Es geht nicht um ethnische Unterschiede im Gottesdienst. Es geht um tiefgreifende 

theologische Unterschiede im Gottesdienst und den Wunsch, dass „alles anständig und in Ordnung geschehe“ 

(Elberfelder Bibel: 1Kor 14,40). Wenn die Anbetung die Menschen in eine enge Beziehung zu dem einen 

wahren Gott und seinem Sohn Jesus Christus führt, wenn sie zu einer harmonischen und christozentrischen 

Weltanschauung führt, wenn sie eine klare Lehrfunktion hat, wenn sie die Gläubigen ermutigt, kritisch zu sein 

und falsche Lehrer abzulehnen, und wenn sie der ungläubigen Welt beweist, dass Christen kein Haufen 

hohlköpfiger, gedankenloser, oberflächlicher Toren sind, dann spielt es überhaupt keine Rolle, um welche 

ethnische Strömung es sich handelt. 

 

 Fragen, die gestellt werden müssen 

 

Sicherlich können dieselben grundlegenden Fragen gestellt werden, unabhängig von der ethnischen Situation, 

in der man sich befindet: Ist die Musik klar und eindeutig darauf ausgelegt, das Fleisch zu erregen? Soll die 

Musik in Trance versetzen und den Geist betäuben? Bringt Musik mich dem Göttlichen näher, oder hebt sie 

mich und meine wunderbaren Gefühle hervor?  Wurden die Lieder von Menschen geschrieben, die 

theologisch eine verdeckte unbiblische Agenda verfolgen? Diese Fragen sind universell und können 

unabhängig von der ethnischen Situation gestellt werden. 

 

Inhalt und Stil müssen Gott ehren, erbaulich und gottesfürchtig sein 

 

Ein weiterer wichtiger Punkt für dieses Fazit ist, dass dieser Artikel keine pauschale Anklage gegen alle Texte 

des neuen Lobpreises darstellt. Tatsächlich befürworte ich einige der neueren Lieder, sofern sie alle oben 

genannten Kriterien erfüllen. Natürlich mag man einwenden, dass viele Lieder des neuen Lobpreises lediglich 



 

 

46 

 

Auszüge aus der Heiligen Schrift sind und daher nicht beanstandet werden können. Die Tatsache, dass ein 

Liedtext aus Worten der Heiligen Schrift besteht, bedeutet jedoch nicht automatisch, dass das Lied als Ganzes 

akzeptabel ist. Eine große Täuschung besteht darin, dass viele der Lieder, die ich beanstandet habe, Abschnitte 

aus der Heiligen Schrift enthalten, was diese scheinbar unanfechtbar macht. Diese Lieder müssen jedoch nach 

den oben genannten Kriterien beurteilt werden. Sowohl Inhalt als auch Stil müssen Gott ehren, den Gläubigen 

erbauen und die Gottesfurcht fördern.  

 

Das ist geistlicher Kampf!  

 

Diese Anbetungsrevolution in den heutigen Gemeinden stellt eine ernsthafte Krise dar und hat viel 

Verwirrung gestiftet. Sie ist zu einem wichtigen pastoralen Problem geworden und sollte auch als solches 

behandelt werden. Daher sollten sich Pastoren, die geeignetes Gottesdienstmaterial auswählen – um 

Irreführung und Kompromisse zu vermeiden – fragen, welche zukünftigen Auswirkungen dies auf die 

Gemeinde haben wird. In ihrem fehlgeleiteten Versuch, für die heutige Kultur „relevant“ zu sein, tragen die 

Gemeinden, die diese neuen Liederbücher kaufen, letztlich falsche Lehren in das Herz der Gemeinde, ob 

sie es erkennen oder nicht. Die Menschen müssen verstehen, dass es hier nicht um eine gemütliche Debatte 

darüber geht, welche Lieder in der Gemeinde verwendet werden sollen, bei der wir unterschiedlicher Meinung 

sein können. Wie die Zeit zeigen wird, ist dies ein geistlicher Kampf! 

 

Lassen Sie sich nicht von ähnlicher Terminologie täuschen 

 

Die Vertreter unbiblischer Lehren waren schon immer Experten darin, Gläubige durch die Verwendung 

irreführender und scheinbar rechtgläubiger Terminologie zu verwirren. Doch wie bei den Liberalen werden 

ihre religiösen Worte und Begriffe von wahren Evangelikalen schnell anders interpretiert. Und zwar so: 

 

▪ Das triumphalistische „Gottesreich“ der Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie das 

wahre „Reich Gottes“, das zwar in Gnade, aber noch nicht in der Fülle der Herrlichkeit gekommen ist. 

▪ Die falsche „Salbung“ der Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie die wahrhaftige 

„Salbung“, die wir vom Heiligen empfangen, wenn wir zum Glauben kommen. 

▪ Der überwältigende „Segen“ des „Toronto-Segens“, den die Liederdichter des neuen Lobpreises 

anbieten, ist nicht dasselbe wie der Segen unseres Gottes, den wir empfangen, um uns zu stärken – 

insbesondere in Zeiten des Leidens und des Konflikts.  

▪ Der kumpelhafte „Jesus“ der Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie unser „Herr der 

Herrlichkeit“.  

▪ Der verrückte, chaotische, sensationslüsterne, betäubende „Geist“ der Liederdichter des neuen 

Lobpreises ist nicht der Heilige Geist, der in den Hintergrund tritt und Christus verherrlicht.  

▪ Der veränderte Bewusstseinszustand durch „Lob und Feiern“ [oft „Celebrations“ genannt] der 

Liederdichter des neuen Lobpreises ist nicht dasselbe wie die Anbetung, die wir mit ganzem Herzen, 

ganzer Seele, ganzem Verstand und ganzer Kraft in Ehrfurcht und Gottesfurcht darbringen sollen.  

 

Dies alles ist Teil eines massiven Rückschritts, der durch die „Tyrannei des Neuen“ verursacht wurde 

 

Nichts davon geschah im luftleeren Raum, sondern ist Teil eines massiven Rückschritts und eines viel 

umfassenderen Abfalls von unfassbarem Ausmaß. Doch aufgrund der verborgenen Art und Weise, wie dies 

geschieht, sind sich vergleichsweise wenige bekennende Christen der Ernsthaftigkeit des Problems bewusst, 

und viele werden denken, dass ich übertreibe! Deshalb glaube ich, dass Widerstand gegen die Lieder des neuen 

Lobpreises nicht nur eine Option, sondern unerlässlich ist, wenn wir verhindern wollen, dass die Gemeinde 

noch tiefer in eine theologische und pastorale Krise stürzt, die bald den Punkt überschreiten wird, wo es keine 

Umkehr mehr geben wird – wenn dies nicht bereits der Fall ist (was ich mittlerweile glaube). 

   Der ehemalige Generalsekretär der Britischen Evangelischen Allianz, Alan Gibson, identifizierte 1995 in 

einem Artikel mit dem Titel „Die nächsten fünf Jahre“ einige Schlüsselbereiche, in denen sich der Niedergang 

in den kommenden Jahren beschleunigen wird. Dabei handelt es sich um die Irrtumslosigkeit und Autorität 

der Heiligen Schrift, die Lehre über die Hölle, die Zukunft der Ungläubigen, die Auswirkungen der 

charismatischen Bewegung, die Ökumene und die Weltreligionen sowie die Gottesdienststile. Wie prophetisch 

sich dies erwiesen hat! Dann fuhr er in ähnlich prophetischem Ton fort: 



 

 

47 

 

„Das verständliche Bemühen, zeitgemäß zu sein, ist zur Tyrannei der Neuerungssucht 

verkommen. Christen kehren von nationalen Veranstaltungen mit Liedern und Vorstellungen 

zurück, die sie nicht schnell genug mit ihrer Heimatgemeinde teilen wollen. Was einem fast 

völligen Zusammenbruch des Respekts vor der Leitung des Pastorenamts gleichkommt, hat Raum 

für die Verwurzelung dieser Neuerungssucht geschaffen, und die Einheit der Ortsgemeinden 

steht überall unter Druck.“ 

 

Die „Tyrannei der Neuerungssucht“. Genau. Und der „völlige Zusammenbruch des Respekts vor der Leitung des 

Pastorenamts“, auf den Alan Gibson Bezug nimmt, ist ein wichtiger Aspekt all dessen. Denn der Verlust wahrer 

Führung geht Hand in Hand mit dem neuen Lobpreis. Wie einer ihrer Liedermacher, Noel Richards, in seinem 

Buch „The Worshiping Church“ freimütig zugab: „Es ist der Verzicht auf Führung, die Raum für den Heiligen Geist 

schafft.“75 Das ist eine sehr gewagte Aussage, wenn es jemals eine gab, und sie fasst einen der Gründe für 

die große Verbreitung des neuen Gottesdienststils zusammen: Das Versagen der Leiter, zu führen, und die 

völlige Verunglimpfung wahrer Leitung in der sichtbaren Gemeinde. Die Torwächter sind gefallen und die 

Mauern wurden durchbrochen. 

   Die Kapitulation der Leiter vor den demokratischen Launen des Volkes – mit ihren unwissenden Ohren und 

Herzen, die immer nach Dingen lechzen, von denen sie denken, sie seien das Beste für sich selbst, die sich aber 

meist als schädlich für ihre Seelen erweisen – hat zu fast völliger Anarchie im Leben der Gemeinde geführt. 

Unser Gott ist ein Gott der Ordnung. Tatsächlich ist das genaue Gegenteil der obigen Aussage von Noel 

Richards wahr: Es ist die Präsenz wahrer geistlicher Führung, die das Wirken des Heiligen Geistes in einer 

Gemeinde fördert. Es ist das Fehlen von Führung in den Gemeinden, das Raum für einen anderen „Geist“ 

geschaffen hat, der heute so kraftvoll wirkt. Und bei diesem Geist handelt es sich nicht um den göttlichen 

Geist, sondern um Geister von der dunklen Seite. 

   Die Art der Lieder, die eine Gemeinde singt, bestimmt letztlich ihre Theologie, den christlichen 

Lebenswandel ihrer Mitglieder, ihre Einstellung zu Autorität und Führung, ihre Herangehensweise an Predigt 

und Lehre und den kollektiven Gebrauch ihrer Gesinnung. Sobald die Lieder des neuen Lobpreises in einer 

Gemeinde eingeführt sind, kann es nur noch bergab gehen. Eine Gemeinde, die diese Lieder in ihrem Herzen 

trägt, wird nie geistliche Tiefe erlangen. Die beiden passen einfach nicht zusammen. Wenn man ein 

wahrhaftiges Loblied neben einem der Lieder des neuen Lobpreises hört, ist es so offensichtlich, dass wir 

uns in völlig unterschiedlichen Bereichen bewegen – der eine ist der geistlichen Anbetung Gottes 

gewidmet, der andere der emotionalen und psychologischen Selbstbefriedigung. 

 

Eine der erfolgreichsten satanischen Methoden der Kirchengeschichte 

 

Die generelle Einführung des neuen Lobpreises in die Gemeinden war eine der erfolgreichsten satanischen Werke 

in der Kirchengeschichte. Davon bin ich überzeugt. Eine Gemeinde, die sich auf diese Lieder eingestellt hat, 

wird für den wahren Predigtdienst unempfänglich werden. Jeder Prediger, der versucht, das Wort Gottes in 

einer Gemeinde auszulegen, die den neuen Lobpreis angenommen hat, wird immer mehr auf taube Ohren 

stoßen. Das Singen dieser Lieder legt eine Art Schleier über die Gedanken der Menschen – eine 

hypnotische Lahmlegung, die die geistige Wachsamkeit und einen Geist echten Nachsinnens dämpft. Ich 

habe dies so oft in so vielen verschiedenen Situationen beobachtet.  

   Nach all dem, was ich ausgeführt habe, bin ich mir der enormen Schwierigkeit voll bewusst, was es bedeutet, 

eine Gemeinde behutsam von diesen Liedern zu befreien, wenn sie erst einmal von diesem Liedgut beherrscht 

wird. Wie ich bereits sagte, wäre es genauso schwierig, diese Lieder aus dem Gottesdienst einer Gemeinde zu 

verbannen, wie einem störrischen Kind ein geliebtes Spielzeug zu entreißen. Ich bin mir der fast 

unüberwindbaren Aufgabe bewusst, die Lieder des neuen Lobpreises aus den Gemeinden zu entfernen, in denen 

sie sich bereits etabliert haben, denn man hat es mit einer Sucht zu tun. Jeder Pastor, der sich in dieser 

Angelegenheit gegen die Gemeinde wendet, verliert entweder 90 % seiner Gemeindemitglieder oder 100 % 

seines Gehalts, falls er eines hat! 

 

 

 

 

 

75 Noel Richards, The Worshipping Church (Pioneer/Word U.K., 1993), S. 46. 



 

 

48 

 

Es braucht solide Lieder von geistlich reifen Christen 

 

Wir erleben heute eine Revolution im Gottesdienst in den Gemeinden, die eine ernsthafte Krise darstellt und 

erhebliche Verwirrung gestiftet hat. Sie ist zu einem wichtigen pastoralen Problem geworden und sollte auch 

als solches angegangen werden. Daher sollten sich Pastoren und Lehrer, die geeignetes Gottesdienstmaterial 

auswählen, um Verführung und Kompromisse zu vermeiden, die Frage stellen, welche zukünftigen 

Auswirkungen dies auf ihre Gemeinden haben wird. Gemeinden, die sich von der Masse der irreführenden 

Liederbücher für den Gottesdienst abgrenzen wollen, sollten, soweit möglich, eigene Liederbücher mit alten 

und neuen Liedern erstellen, jedoch ohne solche, die von Männern und Frauen mit einer verborgenen Agenda 

geschrieben wurden. Dies ist eine Aufgabe für starke Leiter, die bereit sind, Kritik zu widerstehen; denn das 

wird tatsächlich passieren, und ich spreche aus Erfahrung. Wir brauchen solide Lieder von geistlichen 

Größen, die eine umfassende, echte christliche Erfahrung gemacht haben, und nicht oberflächliche Lieder 

von religiösen Zwergen, die eine Handvoll bizarrer Manifestationen erlebt haben und sich einbilden, diese 

würden auf dem Heiligen Geist beruhen.  

   Letztendlich müssen wir bei der Betrachtung der Gemeindelieder immer daran denken, dass weder der 

Sänger noch der Autor Worte und Musik aus eigener Kraft erschaffen können. Es muss der Herr selbst sein, 

der unseren Gottesdienst gestaltet. Alles andere ist Götzendienst und Eitelkeit. Erinnern Sie sich an Davids 

Worte: „O Herr, tue meine Lippen auf.“ Die Betonung muss darauf liegen, dass in unserem Gottesdienst der Herr 

selbst alles wirkt. Möge derselbe Herr uns Kraft für den bevorstehenden Kampf geben und uns befähigen, 

mitfühlend, gnädig und kompromisslos zu sein. Ω 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mit freundlicher Genehmigung von Alan Morrison. 

 

Alan Morrison, O Lord, Open Our Lips: Church Hymnody and Worship in History and Today – The Hidden Agenda 

Behind the New Style of Worship. 

 
Email: diakrisis-project@outlook.com ▪ Website: https://diakrisis-project.com   

 

© Copyright, Alan Morrison,  2023
 

mailto:diakrisis-project@outlook.com

